
  

I 
 

REPÚBLICA BOLIVARIANA DE VENEZUELA 

   UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR 

INSTITUTO PEDAGÓGICO DE CARACAS 

DOCTORADO EN CULTURA Y ARTE PARA AMÉRICA LATINA Y EL CARIBE 

 

                                                                                                        

                                                                                                 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

De la ciudadanía formal a las otras ciudadanías un fenómeno cultural: Revelando 

significados en la prensa caraqueña (1990-2020) 

Tesis para optar al grado de Doctor en cultura y arte para América Latina y el Caribe 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Autor: Antenor Viáfara M 

Tutor: Evelio Salcedo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Caracas, marzo de 2025 

 

 



  

II 
 

 

                                            

 

  



  

III 
 

Dedicatoria 

           

 

 

     Este esfuerzo está dedicado a quienes ya no están en mi vida, mi viejo, mamá y la negra, así 

como a mi compañera de existencia que,  junto a nuestros retoños María Valentina y Andrés 

Alfonso forman ese faro de luz y brújula con los cuales encuentro el norte y trazo el sendero para 

volver sobre a la  mismidad, sin dejar de lado a la acompañante en las largas noches dedicada de 

reflexión, Milka. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

IV 
 

 

 

Agradecimientos 

 

 

      

 

 

         Especial agradecimiento a los compañeros de la cátedra de Filosofía del Departamento de 

Pedagogía de Caracas, Evelio Salcedo mi tutor, Vicente Báez, Pedro Corros, Jonathan Rodríguez 

por los aportes en el área temática y, especialmente a Xiomara Rojas por sus indicaciones en la 

elaboración de la presentación final. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

V 
 

 

 

 

Tabla de contenidos  

 pp. 

Lista de tablas……… ……...……………………………..…………………… VIII 

Lista de figuras………..…………………………………………….………..… IX 

Resumen……………………………………………………………..………… X 

Introducción 1 

I Sección I………………………………  

 1.1  Justificación  …………………………………………..       7 

 1.2 Propósitos de la investigación…………………………………………       9 

 1.3  Antecedentes………………………………….…………..…. 10 

 1.4  …Aproximación al problema: Buscando significados de las 
otras ciudadanías…………………………………………... 

12 

II  Sección II……………………… 25 

II Referentes teóricos……………………………………………………… 18 

 2.1  Contexto Conceptual……….……….……                                                  18 

 2.2   Las otras ciudadanías, fuera del relato 
instituido……………..…………………… 

18 

 2.3   Las otras ciudadanías entre significados 

diversos………………………………………. 

20 

III  Sección III…………………………………………..……………..…    36 

3.1 3.1   

IV 4.1 Plano metodológico 43 

 4.2 Tipo de investigación 51 

 4.3 Diseño 53 

 4.4 Técnica y procedimientos 54 

 4.5 Tabla #1 56 

 4.6 Tabla #2 58 

 4.7 Tabla # 3 60 

 4.8 Tabla #4 64 

 4.9  Categorización 66 

 5.0 Triangulación 68 



  

VI 
 

 5.1 Metáforas de sentido 73 

 5.2  Interpretación y comprensión 75 

  Sección V 81 

 6.0 Consideraciones teóricas y contribuciones 82 

 6.1  A manera de epílogo  

 6.2 Referencias. 

Anexos 

 

    

    

    

    

    

    

    

   

    

    

    

    

    

    

    

   

    

    

    

    

   

   

 

 

   



  

VII 
 

 

 

 

 

Resumen 

 

 

La realidad actual nos obliga a indagar e interpretar el devenir de la ciudadanía,  curso histórico 

impregnado de traspiés, exclusiones y ocultamientos cuando las libertades son amenazadas o 

recluidas en un deber moral ante los sistemas políticos, léase democracia en sus diversas vertientes, 

socialismos o dictaduras; sin embargo, el propósito de ésta investigación en curso obliga a otra 

mirada, interpretar su faz interna desde la expulsión del relato sociocultural por parte del poder  

formal, en otras palabras, partir de la práctica tal como es entendida e interpretada desde el diálogo  

cultural, en el cual están inmersas vivencias, relatos intersubjetivos e intrasubjetivos como 

expresión de una cotidianidad compartida a la vez contradictoria entre los actores. Tales metáforas 

tienen una urdimbre singular, no pocas veces diferenciadas de acuerdo a la posición  en que se 

encuentren los protagonistas, por ello, la prensa caraqueña ilustra esas intelecciones  en medio un 

escenario socio político antagónico impregnado de tensiones y pasiones como lo fueron las 

décadas de 1990-2020. Este lindero temporal de cambios conduce a acepciones distintas de la 

ciudadanía, no como factor político determinante, sino comprensivo en la medida que aparece 

plural, heterogéneo y diverso en la praxis intersubjetiva; en suma producto de la existencia, es 

decir, esa imbricación entre realidad y sujeto que interpreta, significa y manifiesta con otras 

valencias a este fenómeno cultural, a vez multidimensional al hallarse en la vida cotidiana. Entre 

los hallazgos podemos mencionar la naturaleza socio-cultural como factor determinante en la 

reconfiguración ciudadana al irrumpir de las dialécticas conexiones intersubjetivas, intrasubjetivas 

y transubjetivas, la valoración axiológica como principio y acción ético-moral que la guía, el 

reconocimiento de la otredad en tanto factor esencial que trasciende la concepción tradicional y, 

por último,  un hacer ciudadano plural, comunicativo, en el cual, se hace manifiesto un devenir, 

una potencia que la hace un fenómeno mutable en sus significados y contenidos. 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

Descriptores. Ciudadanía, subjetividad, hermenéutica, cultura. 

 



 

 

 
 

Introducción 

 

       

 

Tres razones me impulsaron a darle un título a la investigación que  presento; en primer 

lugar, pensar la ciudadanía no como algo abstracto formal, ideal al que no puedo tocar, un ejercicio  

del poder instituido sobre el hombre, en tanto, deber y obligación moral  ante el Estado y la 

sociedad;  en segundo lugar, pensarla a la inversa, esto es, interrogarla más allá de la intención 

disciplinaria, es decir, cómo es percibida desde la reelaboración existencial y cultural a partir de 

los relatos vertidos en la prensa caraqueña en un lapso comprendido (1990-2020) y, por último, 

comprenderla en su densidad cultural, sus representaciones simbólicas como potencia racional 

capaz de enjuiciar y aportar dentro del espectro de las mutaciones conceptuales al margen del 

Estado, es decir, las interpretaciones surgidas y recreadas en la realidad cotidiana, así como, la 

expresión digital del ciudadano “conectado”. 

     Desde luego, arrancar a partir de lo inverso, significa interpretar al fenómeno tal y como 

se presenta, ergo, como se refleja y es racionalizado a partir de las prácticas cotidianas. Interrogarlo 

en esos términos conduce a una perspectiva metodológica hermenéutica y fenomenológica, vale 

decir, indagar en el estar ahí, percibir en el estar estando con todas sus connotaciones dialécticas 

manifestadas en la diversidad que manan desde los contenidos, metáforas y significados implícitos 

o explícitos en los discursos; elección insoslayable para descifrar lo que verdaderamente dicen y 

el sentido que expresan, distintos quizás, a esas posturas evidentes, homogéneas, únicas ya 

conocidas. Se trata, entonces, de buscar la mutabilidad descrita en las opiniones, pensamientos 

inquietantes, acepciones que brotan en el encuentro o desencuentro con la otredad, cuyas alternas 

visiones y expectativas reconfiguran el hacer del mítico personaje, hoy reemplazado en Venezuela 

por el “pueblo” en la narrativa de quienes detentan el poder, por eso, apuntamos a una concepción 

plural multidimensional subyacente al relato instaurado tenido por universal, por decir lo más, el 

cuento legitimador de los sistemas políticas independientemente de su signo.   

     Al considerar las ciudadanías como una construcción social y como expresión de un 

mundo cotidiano cambiante en el cual se revela su potencia, esa capacidad para mutar  ante 

períodos de crisis coyunturales que amenazan las libertades individuales y colectivas; sin duda 

alguna, tales reconfiguraciones guardan una sincronía con  los acontecimientos políticos, 

económicos y culturales que no dejan de ser dialécticos, ni muchos menos éticos/morales. Antes 



  

2 
 

bien, su concreción constituye per se una realización vital condicionada por las expectativas que 

animan su hondura transformadora, desde la individualidad con repercusiones colectivas, en tanto, 

expresión sustantiva de la cotidianidad; por ello resulta fundamental pensar la ciudadanía desde su 

raigambre socio-cultural , tanto más, cuando es parte constitutiva de los vínculos comunicativos 

atravesados por patrones culturales, formas de vivir, vestirse, saludarse, reconocerse   al margen 

de la conceptualización establecida desde el Estado. En ésta perspectiva, el individuo se percibe 

en su propio tiempo y lugaridad viviendo experiencias, con sus  temores, esperanzas y quejas.  

  En esos términos nos asaltan varias interrogantes, irresistibles a la interpretación 

hermenéutica/fenomenológica. ¿Qué significa para mí la ciudadanía y el ser ciudadano como 

creación social y cultural?. ¿Cómo la percibimos e interpretamos y que factores axiológicos, 

culturales e históricos están presentes en nuestras maneras de entenderla?. Sin duda, tales 

formulaciones señalan un campo relacional entre lo intrasubjetivo, lo intersubjetivo e incluso trans-

subjetivo, en otras palabras, cúmulo de vínculos que pueden ser antagónicos, solo posibles en un 

contexto social cambiante, como dice Bourdieu (1997). “El espacio social, esa realidad  invisible  

que no se puede mostrar ni tocar con el dedo, y que organiza las prácticas y las representaciones 

de los actores” (p.21). En efecto, no se puede tocar porque arrancan de la psique, de los acuerdos 

ético-morales acordados o no con los cuales reelaboramos, codificamos nuestra presencia en el 

tejido social atribuyéndoles significados heterogéneos, diversos y plurales condicionados en no 

pocas ocas por el lugar que ocupemos en la estratificación, el contexto y el tiempo histórico  social; 

en consecuencia, constituyen las representaciones simbólicas que se recrean y reproducen, por 

tanto, impregnadas de significados, manifestaciones que se revelan en escenarios geográficos 

distintos, relatos que dan cuenta y delinean las acepciones de las otras ciudadanías, más allá de sus 

aspectos formales.  

  Ahondar en nuestras vivencias partiendo de la reflexión y comprensión de los fenómenos 

culturales para buscar respuestas en ellos, es un hecho, que nos aleja de las abstracciones impuestas 

durante un largo tránsito histórico, pues, las transformaciones que ha sufrido y sufre la sociedad 

venezolana, sobre todo, durante el ocaso finisecular y primeras décadas del siglo XXI, trae consigo 

novedosos desafíos que colocan en tela de juicio las formas en que ha venido funcionando el 

cuerpo social, político, económico y cultural. Hoy tal devenir propicia balances, debates en torno  

a lo que  hoy nos alcanza, nuevas  polémicas han cobrado urgencia junto a posturas que orientan  

en términos ideológicos, sociológicos y filosóficos, tanto en América Latina como en Venezuela,  



  

3 
 

miradas  imbricadas a particularidades identitarias asociadas a complejas dimensiones  culturales. 

Leamos por un momento a Leopoldo Zea. (1957). “Toda Cultura es un hecho de transculturación 

inserto en una cultura original (es tal) por su origen, porque el hombre o pueblo que la expresa con 

un fin humano” (p.338). 

   Siguiendo la afirmación en cuestión, la reproducción cultural al ser parte en la construcción de 

la ciudadanía, cubre todo el tinglado impreso en las necesidades humanas ese convivir, 

comunicarse, manifestarse, en tanto, invención individual y colectiva, esto no deja afuera los 

antagonismos y contradicciones que les son propias, tampoco el desconocimiento por parte de los 

estados nacionales de todo lo que implica el quehacer humano en la localidad, región o en las 

esferas más pequeñas, esencialidad con la cual se recrean los lazos identitarios; de allí su  

mutabilidad con sus insoslayables matices que de suyo operan para dar forma a las sociedades, así 

como las construcciones simbólicas que manan de esa dinámica; por ello, la ciudadanía no escapa 

a tal escrutinio y,  a los móviles de la investigación, esos significados implícitos y explícitos 

vertidos en la prensa caraqueña. En ese sentido, quizá dos décadas no sean suficientes para abordar 

al polisémico concepto, que ni es fijo, tampoco simple como aduce su carácter formal; en tal 

sentido, diremos como Mayz Vallenilla (1998). …basta situarnos ante la alteridad para comprobar 

que en ella hay entes o procesos que son intrínsecamente temporales…pues no son estáticos ni 

fijos, sino que varían , cambian, se transforman  y trasmutan en sí mismos. (p.20).  

     En otras palabras, las ciudadanías en su multidimensionalidad, se recrea y reconfigura con la 

otredad, el entorno inmediato; por consiguiente,  no es posible entenderla o comprenderla fuera de 

esos términos, pues su devenir, no se centra exclusivamente en lo estatuido, sino en su mutabilidad, 

por el hecho relacional contenido en la imbricación dialéctica con el tejido social, lo político, 

económico y cultural; allí donde se  gesta e impregna de significados, palabras con relativa 

autonomía con las cuales describe las motivaciones, más allá que no represente un artificio 

excluyente cuando nos referimos a la desigualdad. A tono con la conexión natural entre cultura y 

ciudadanía en su sentido plural, es pertinente considerar la intersubjetividad como vínculo 

existencial. En efecto, coincidimos con Margulis. (2009). 

 Entiende por cultura las significaciones compartidas y el caudal simbólico que se 

manifiestan en los mensajes y en la acción por medio de las cuales los miembros de un grupo 

social piensan y se representan  así mismos, su contexto social y el mundo que lo rodea. 

(p.9).  

     



  

4 
 

   Comprender los significados de las otras ciudadanías implica per se, ese adentrarnos al mundo 

dialógico cultural revelado por las expresiones del lenguaje, reproducidas en el campo relacional 

intersubjetivo, es decir, entre el lector hablante y, el que escribe dejando para el otro el caudal 

simbólico representado en el contexto social, el mundo que lo circunda al que le atribuye 

significados en medio de un devenir insoslayable. 

 Así pues, la construcción de la ciudadanía o su incomplitud, siempre hará referencia a lo político, 

sin que sea esto, una manera exclusiva orientada a su comprensión, de hecho en la reproducción 

socio cultural es donde podemos ver la metástasis de un concepto estremecido en su fisonomía 

formal por los acontecimientos que configuran la crisis finisecular  siglo XX venezolano; No 

obstante, al arribar a las dos primeras décadas de la siguiente centuria, comienza a gestarse otras 

formas de entender el rol del ciudadano, nuevos significados entran a formar parte de esa erección 

vivencial, donde el enfrentamiento, la discusión, las opiniones, las protestas  estremecen al nuevo 

poder, es la realpolitik, pero está vez de índole social, son las redes que se encienden, los 

programas de radio, la controversia en la calle buscando otras libertades para sacudir la pretendida 

uniformidad y universalidad instaurada por los órganos tradicionales; así pues, es en la sociedad 

civil entendida en términos incluyentes donde adquiere otras connotaciones  culturales, históricos 

e incluso psicológicos, cuyas manifestaciones encuentran en las palabras y actos el espacio común 

para el encuentro o desencuentro. 

     De tal manera, no es posible pensar una ciudadanía atemporal, como discurre en sus elementos 

formales, esto es, determinados derechos, deberes y libertades más ideales que reales, en el sentido 

de una igualdad uniforme cuando la realidad nos dice todo lo contrario, supone autonomía, 

identificación con el otro, al margen de los partidos, sindicatos o gremios, en otras palabras, es la 

igualdad pura y simple, en tanto, metáfora anclada en los patrones de solidaridad cotidianos, más 

allá de las diferencias de clase o de la relaciones económicas que las distingue. En efecto, así lo 

escribió  Rousseau. (1996).” Los hombres son libres e iguales por naturaleza, son previos a la 

política.” (p.11), pero además agrega. “Esa pertenencia, es atribuida no solo a la tierra de origen, 

sino que resulta la importancia de la dimensión cultural.” (p.11). Ese devenir de la ciudadanía 

trasciende, sus significados trasciende las fronteras de los tiempos para instalarse, plantarse en el  

hoy  inmediato con otras reglas, paralelas a la ya instituidas y tenidas como universales; las otras 

irrumpen del mundo cotidiano esos nexos transitorios solamente limitados por los supuestos éticos 

morales que los sostienen, cuya potencia  resulta invisible  cuando se le mira desde el poder. 



  

5 
 

    Ahora bien, dentro de la cotidianidad adquiere un sentido diverso, heterogéneo, escapa de la 

homogeneidad impuesta para tomar otras valencias cruzadas por el pathos, es decir, por esa pasión 

que embarga la existencia humana, sus luchas, deseos, anhelos, fracasos, todos dominados por 

unos preceptos ético morales centrados en la convivencia colectiva siempre contradictoria, en no 

pocos casos hasta antagónica. Sin embargo, no se limita simplemente al estatuto jurídico, sino a 

una mutabilidad social, cambiante y transcultural que la configura a partir de esos espacios de 

libertad, cuyas expresiones vienen dada por la cercanía y la interlocución simbólica.  

     Las palabras y acciones que advierten el reverso de la ciudadanía, implican lugaridad, 

pertenencia, pluralidad, lazos intersubjetivos macerados en la cotidianidad; de allí su carácter 

polisémico y dialéctico en sí mismo, pues, en cuanto tales, marchan paralelamente a la formalidad 

del relato jurídico, por lo tanto, implica otra cara, lo que podríamos llamar reproducción de otras 

valencias, en las cuales, estar ahí entraña particularidades, especificidades que nos escapan a los 

movimientos identitarios en sus disímiles características, culturales, creencias, valores y mitos con 

los que se gesta un modo de vida heterogéneo a contrapelo de la homogeneidad disciplinaria 

instaurada por el decálogo ideológico, a su vez,  fortificados por los Estados nacionales. 

     Es en la cotidianidad donde surge lo distinto, aparecen novedosas significaciones y 

construcciones de este personaje filosófico, histórico, y cultural nutrido de experiencias, vivencias 

creadas y recreadas ante las cuales no podemos sustraernos, por el hecho de compartir una misma 

realidad, un lenguaje con el cual se prefiguran las interpretaciones singulares, un modo de ser, un 

pensar, siempre al margen de lo expresado por Foucault (2007). “leyes que existen para guiar a los 

hombres, dirigir su conducta, constreñir sus acciones y reacciones. (p.16). Pero no sus identidades 

y formas de percibir la realidad inmediata, ese mundo de las necesidades coexistiendo con las 

limitaciones impuestas por la estructura jurídica de poder. En efecto, no es porque tenemos 

derechos que somos ciudadanos, sino porque supone una forma invertida, esto es, ese universo 

identitario descrito, configurado por las expectativas mediante las cuales damos sentido, 

explicaciones, comprendemos, relacionamos y vivimos en oposición o en diálogo con las 

construcciones impuestas por los sistemas políticos independientemente de su signo ideológico. 

     En ese, sentido construimos la ciudadanía a partir de nuestras particularidades, puesto que, su 

naturaleza presupone un constante acto comunicativo en palabras y acciones, tampoco un asunto 

al margen de los estrictamente político porque están contenido en los significados y comprensiones 

extraídas del mundo interior, esas expectativas, anhelos y deseos con que describimos nuestra 



  

6 
 

realidad; en ese particular, asienta Savater (1998).” Nuestra realidad no es el conocimiento pleno 

y directo de las cosas, sino un acercarnos fragmentaria y tentativamente a la realidad.”(p.61).  

     La intención de abordar cómo percibimos e interpretamos y llegamos a comprender  la 

ciudadanía, no implica    sustraernos de un entorno múltiple y diverso, todo lo contrario, somos 

parte de un cuerpo social rico en matices más heterogéneos que homogéneos, pues es en esa 

discontinuidad dónde se construyen metáforas, particularidades y significados ocultos que pueden 

evidenciar fragmentos de una complejidad del mundo humano y su propia naturaleza. 

     Entre los aportes que pretendemos con esta investigación, está el redescubrir la ciudadanía, no 

en sus nexos contradictorios con el Estado, sino como un concepto interpretado desde la 

perspectiva del pensar y ese representarse asimismo, en tanto actor de un escenario vivencial que 

espera, reclama y acciona sobre algo que asalta o sorprende la condición humana, comunidades o 

grupo diferentes en sus intereses, pero también entre sí. Entenderlo desde la configuración cultural 

independientemente de la posición socio-económica que se ocupe, supone revelar sus huellas  

empleando un posicionamiento paradigmático cualitativo enfocado en la hermenéutica y en sus 

formas de aproximación a la realidad. 

     Por otra parte, el cuerpo de la investigación está estructurado en cinco secciones a saber: En la 

a primera,  se abordan los antecedentes,  aproximación al problema y los propósitos; la sección II, 

constituida por el contexto conceptual, las otras ciudadanías fuera del instituido y las ciudadanías 

entre significados diversos; sección III, andamiaje epistémico; sección IV, compuesta por el plano 

metodológico, diseño , tipo de investigación, técnicas y procedimientos y, una última sección, 

consideraciones y contribuciones y un epílogo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

7 
 

SECCIÓN  I 

 

 

Justificación 

       

 

     Abordar un hito temático cómo el de la ciudadanía significa situarnos fuera de los datos de las 

contiendas electorales, las encuestas de opinión, el número de protestas exigiendo soluciones ante 

las crisis económicas, luchas contra medidas impopulares aplicadas por los gobiernos 

“benefactores” y neoliberales. Todas ellos, son datos resaltantes para buena parte de las 

investigaciones que abordan el problema de la ciudadanía instituida, esa que parece ideal pero que 

no ahonda en el substrato socio-cultural, que se queda en el relato para no profundizar en el reverso 

social que comporta, esa especie de campo emocional e intersubjetivo que cuestiona en los 

espacios donde encuentra libertad, allí donde emerge el meta relato indirecto apuntalado por las 

experiencias de un mundo cotidiano paralelo a los discursos del poder; en suma, interesa el relato 

no del político, sino de aquellos que ahondan en las dolencias colectivas, ese hombre que escribe 

en la prensa, el que debate en la calle, el que establece vínculos de solidaridad con la alteridad, 

aunque sean en principio antagónicos, el actor virtual de las redes agregando conceptos, no siempre 

acabados. 

     Aun cuando, no nos interesa la dimensión política en stricto sensu de la ciudadanía, obviamente 

la dimensión socio-cultural marcha  en permanente tensión con lo político o subyacente a este, 

parece mostrar otras valencias, más heterogéneas, plurales en sus contenidos y significados a las 

ya conocidas o establecidas por el Estado como mecanismo de control; en consecuencia, lo que 

pretendemos investigar es la cara inversa que mana  de las entrañas del tejido social, allí muta, se 

reconstruye adquiriendo sintonía con las propias vivencias, forma de vida y maneras de percibir e 

interpretar. 

     Como expresión socio cultural, hablamos de una ciudadanía en sentido más amplio, es decir, 

aquella que se refiere a la condición social, al entramado económico y cultural donde se gestan 

distintas percepciones, formas de relacionamiento donde surgen  metáforas que describen un estar 

ahí que en sí mismo supone un devenir, quizá un tránsito epocal, no captado por la concepción 

instituida por los factores de poder. 



  

8 
 

   Es por ello que, definimos el lindero temporal entre 1990-2020, período tormentoso de la 

realidad venezolana alcanzado por la polarización, el reemplazo de la ciudadanía por el pueblo, la 

ciudadanía que pierde el potencial de sus órganos naturales y del ciudadano que entra condicionado 

o no a la esfera pública identificándose consigo mismo o respondiendo con su propios relatos a 

partir de sus propias interpretaciones de la realidad. En tal sentido, pretendemos descifrar nuevos 

aportes conceptuales para la interpretación de un fenómeno que posee un devenir, que muta a 

través del tiempo, mientras, marcha como una abstracción en los textos constitucionales, en los 

círculos políticos, pero donde se hace real es en las vivencias de la vida común. 

  Muchas son las interrogantes, aunque quizás no hallemos las respuestas a todas, por el hecho de 

que la ciudadanía representa una construcción social perpetua, para decirlo con más precisión, una 

potencia mutable en ciclos humanos largos. En esos términos nos planteamos, como sigue: 

¿Qué significa para mí la ciudadanía y el ser ciudadano como creación social y cultural?, ¿Cómo 

la percibimos e interpretamos y qué factores axiológicos, culturales e históricos están presentes en 

nuestras maneras de entenderla?, ¿Cómo pueden ser comprendidas las otras ciudadanías en los 

relatos de la prensa?, ¿Qué significan las otras ciudadanías?, ¿ Por qué sus expresiones constituyen 

una reflexión que marchan de manera análoga a los aspectos formales instaurados?, ¿Qué 

contribuciones teóricas pueden surgir a partir de los hallazgos de los artículos analizados sobre el 

fenómeno cultural de "De la ciudadanía formal a las otras ciudadanías" con el fin de revelar los 

significados en la prensa caraqueña entre 1990 y 2020? 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

9 
 

 

Propósito general de la Investigación: 

 

 

Interpretar los significados culturales y axiológicos de otras ciudadanías vertidas en las metáforas 

de la prensa caraqueña como expresión dialógica del mundo cultural e intersubjetivo que emergen 

de los vínculos con la alteridad. 

 

 

Propósitos específicos: 

 

Develar las connotaciones culturales de las otras ciudadanías que se manifiestan en las prácticas  

cotidianas con la alteridad. 

Revelar en  relatos seleccionado las perspectivas diversas con las cuales los actores  se 

reconfiguran las ciudadanías como fenómeno socio-cultural 

Describir los patrones comunes en los relatos de los actores en la prensa con respecto a la  visión 

ética de las otras ciudadanías como expresión dialógica. 

Analizar los significados en las metáforas empleadas por los actores en función del compromiso, 

responsabilidad en los vínculos con la alteridad. 

  

 

 

  

 

 

      

      

 

 

 

 



  

10 
 

Antecedentes 

 

     Numerosos y ampliamente difundidos son los estudios que han abordado el tema de la 

ciudadanía en sus distintas aproximaciones desde la antigüedad hasta la actualidad, sobre todo, en 

los últimos tiempos se ha reconocido esa potencia para mutar de acuerdo a la dinámica que generan 

las transformaciones socio-históricas y políticas en las sociedades mundo, llamadas así por la 

globalización, aunque en su reconfiguración no deja de ser un una representación singular y diversa 

dada las significaciones que emergen de campos distintos del conocimiento, tales como: 

sociología, filosofía, lingüística y antropología, cuyos estudios  han tenido la inclinación por 

comprender e interpretar este fenómeno mítico desde la lógica de zoom ziem, es decir, ese mundo 

social interactivo en el cual los seres humanos trascienden los derechos como fin último, para 

mirarse entre sí a través de la reproducción cultural y cotidiana.   

      Uno de los escritos fundamentales de la ciudadanía y la política, lo constituye la obra de uno 

de los filósofos más importante de esos tiempos, Aristóteles, quien entre el 3232-330 A.C, se 

dispuso a reflexionar y  observar su realidad para dejar por sentado en su obra la política diversos 

aspectos que tenían ver con la libertad de los hombres, sus imperativos y la política como ejercicio 

exclusivo y privilegiado para unos y vedado para otros. En este libro, Aristóteles define con 

claridad el carácter excluyente que le era característico en virtud de la condición de noble, la 

separación tajante entre lo público/privado, la condición de ser libres y la democracia como una 

de las vías para alcanzar un orden justo. Para los ciudadanos griegos, la disertación política 

substantiva consistía en solucionar el lugar que debía ocupar cada persona  afín de que estuviese 

delimitado el papel  que le correspondería a cada quién, no sólo en la división del trabajo, sino en 

la esfera de la decisión política, en otras palabras la polis. 

       Posteriormente Roma adoptó la herencia helenística para conformar sobre ésta  los principios 

del derecho, esto es, la ley natural y el derecho civil, en el cual se establecían dos ciudadanías, una 

anclada en la comunidad y la otra de carácter universal y político en las fronteras del imperio, en 

ellas reconocieron la distinción entre lo social y  lo político cuestión no considerada así por  los 

griegos, quienes veían en el Zoon Polikon la realización del poder entre sus pares alejadas del 

ámbito privado. Estos aspectos han sido desarrollados en forma precisa y equilibrada en el trabajo 

compilado por García Pelayo y Graciela Soriano (1996), que lleva por título Aproximación a lo 

público y lo privado.  



  

11 
 

      Por otra parte, en ese proceso en construcción de la ciudadanía es interesante comprender esos 

cambios que a veces resultan inadvertidos, pero que están subyacentes, marchan como parte de 

esa hibridación mental por las que atraviesan los actores, me refiero al trabajo de Carolina Guerrero 

(2006), De súbditos a Ciudadanos, en esta publicación ahonda la autora sobre las mutaciones que 

van operando lentamente para darle contenido en el espacio público a la edificación de este mítico 

personaje que nunca llega a afirmarse como forma de vida en las sociedades en tránsito hacia la 

modernidad, sobre todo en las sociedades latinoamericanas. 

     Desde otros horizontes, ésta vez filosóficos, los autores Argentinos, Hugo Quiroga, Carmangni 

y Alicia Hernández, quienes se aproximan al problema de la ciudadanía  orgánica, la  

estructuración en las sociedades latinoamericanas y sus vínculos identitarios. Está obra fue 

publicada en 1999, con el título Filosofía de la Ciudadanía. 

     Estudios más recientes como el de la autora Belga Chantal Mouffe, referido a la multitud como 

expresión de la multiculturalidad, el problema de las migraciones y la autonomía de los actores 

sociales, derrumba conceptos de pueblo, argumentando que los estados tienen el imperativo de 

reconocer la diversidad cultural para que la ciudadanía puede tener un soporte orientado hacia la 

igualdad. Esta obra titulada Democracia y antagonismo (2015), no se agota en los procesos de 

reinvención de los derechos sociales y culturales, sino que apunta a la resistencia y conquistas por 

el reconocimiento a lo diverso y complejo. 

     El sociólogo mexicano, Horrach, Manuel (2009), escribe una obra que lleva por título, sobre el 

concepto, historia y modelos de ciudadanía, en ésta aproximación aborda las diferentes 

perspectivas con las cuales se abordan los derechos políticos y el ejercicio ciudadano, además, de 

plantear un modelo alternativo considerando las diferencias culturales y las posibilidades de la 

alteridad como forma de reconocimiento  con los otros y, en sí mismos. 

    En estudios más próximos a nuestro tiempo, Adela Cortina (1997) con su obra, ciudadanos del 

mundo. Hacia una teoría de la ciudadanía, considera como fundamental redefinir los significados 

de la ciudadanía, partiendo de lo diverso que implica el intercambio cultural gestado en la sociedad 

debido a las migraciones que imponen derechos a la autodeterminación de los seres humanos. 

     En la línea lingüística, Habermas, j ,  junto a otros investigadores introducen en el debate de la 

ciudadanía los significados del Ethos dialógico hoy en boga por los pensadores europeos y 

latinoamericanos, en el primer caso, Paul Ricour y el filosófo argentino Emmnuel Levinas, quienes 



  

12 
 

apunta a la alteridad como factor de construcción de la mismidad y la alteridad como un relato 

dialéctico. 

  En un estudio muy reciente, Jorge Aceves. (2020), publica la obra Cultura y ciudadanía cultural. 

Una exploración del término. En su abordaje considera aspectos claves en torno a la cultura como 

eje central que conduce a interpretar la ciudadanía desde su andamiaje cultural, por ello recurre a 

las posturas teóricas y filosóficas de Levinas y Ricour, dos relatos que no son antinómicos como 

algunos creen, sino que el autor apunta a sus semejanzas para darle soporte a lo que él considera 

como ciudadanía cultural, que no es otra cosa que el entrecruzamiento de creencias y principios 

axiológica entre el ciudadano como sí mismo y el mismidad con la otredad en una relación 

dialéctica, en la cual marcha la ética con la moral en permanente tensión. 

        

      

1.2. Aproximación al Problema: Buscando  los significados de  las otras  ciudadanías 

 

    

      No se trata acá de volver sobre el inventario conceptual de la ciudadanía, sino hallar en su 

polisemia,  los registros, la sintonía que hoy toma cuerpo ante tiempos inciertos; esas metáforas 

que desafían el carácter objetivo postulados por leyes generales sostenidas por acepciones 

uniformes, aunque pretendidamente universales, tal vez únicas, a partir de los límites fijados por 

el poder; hablamos entonces, de significados relevantes, subyacentes a nuestro propia manera de 

pensar, percibir e incluso expresar ante las imposiciones y limitaciones implementadas por leyes 

y prácticas formalmente delimitadas, es decir, esa mismidad surgida de las elucubraciones del yo 

interno, de ese universo social y cultural recreado en la dinámica cotidiana, en los espacios vitales 

con las cuales se reconfigura la simbología del ser ciudadano, bien en las relaciones cara a cara o 

a través de la prensa y redes sociales. Concretamente, es un individuo que alerta, se comunica con 

los otros en términos sociales, culturales y políticos; en suma,  el zoom ziem, entendido no con 

respecto a lo escrito por Aristóteles, más bien, lo entendemos en yuxtaposición entre 

privado/público, aparentemente libre, autónomo en sus percepciones de la realidad. 

      Se trata, entonces, del reverso comprimido en un mismo actor, articulado históricamente a un 

contexto complejo, diverso, disímil, plural, pero también, pensado en correspondencia con las 

necesidades de poder, los condicionamientos que juran autonomía del hombre sobre sí mismo, sus 



  

13 
 

vínculos con lo político, en tanto y cuanto, normalización de la vida compartida, contradictoria, 

dialéctica dentro de un tiempo/espacio concreto.  

      Tal cosa, no quiere decir, la erección de significados homogéneos instituyentes anclados en un 

supuesto “orden justo”, cuyo garante es el Estado moderno, pues,  a diferencia del andamiaje 

cultural impuesto o coexistente, el pensamiento, las acciones y relaciones entre los hombres están 

en constante movimiento, por tanto, las interpretaciones de un mismo fenómeno presuponen otras 

maneras de entenderlo y comprenderlo, por ello la prensa caraqueña constituye el escenario para 

descifrar las metáforas en términos si se quiere más estilizados y precisos, allí están presentes 

significados que alumbran acepciones distinta, plurales e incluso hasta contingentes en torno a la 

ciudadanía. Ahí yace el sendero que surca la presente investigación. 

     Efectivamente, la ciudadanía supone un devenir, un proceso sintomático que revela cambios, 

más no un concepto escindido del mundo social como lo postulara la herencia greco-romana o, el 

vecinazgo hispanoamericano implantado en tiempos coloniales, igualitario para los comarcanos 

de un misma condición social, a la vez excluyente para los diferentes; en todo caso, se trata de un 

personaje mítico, al menos con cinco centurias a cuestas en América Latina, se desliza en tiempos 

de la modernidad tardía sin que llegase a concretar como un posicionamiento social abierto, sino 

como un ideal progresivo e incompleto, llegando incluso a la época actual donde aparece 

protagónico, participativo, pero anclado a la lógica del poder; parece así, sí lo pensamos en 

términos exclusivamente políticos a partir de los órganos de intermediación entre el Estado y la 

sociedad. 

       Sin embargo, la génesis  cómo pensemos hoy la ciudadanía fuera de un acto político, poco 

tiene que ver con lo planteado en la antigüedad por Aristóteles (1962).  

 “el ciudadano en general es el individuo que tiene participación en la autoridad y en la 

obediencia pública, siendo por otra parte la condición del ciudadano variable, según la 

constitución; y en la república perfecta es el individuo que puede y quiere libremente 

obedecer y gobernar sucesivamente de conformidad con la virtud “1(p.103).   

  

     Si bien, Aristóteles nos habló de participación, virtud y obligaciones para el bien común y el 

Estado; no es menos cierto, que la participación o el protagonismo en la esfera pública  implicó 

restricción, exclusión, unos pocos tenían el privilegio de ser ciudadanos políticos, por tanto, lo 

social quedaba al margen. En cambio en las sociedades contemporáneas el mundo social presupone 

                                              
1 Subrayado nuestro, clave para comprender los cambios que definen el devenir de la construcción de la ciudadanía 



  

14 
 

representación y voluntad, en consecuencia, resulta esencial para reglamentar el cuerpo social y su 

reproducción. 

      Al quedarnos con la metáfora arriba resaltada, el individuo en tanto ser social, es quien puede, 

quiere libremente obedecer y gobernar conforme a valores personales como la virtud, sin duda  

alguna, alude a un sujeto libre, privilegiado y exceptuado de la penosa subsistencia, aunque 

poseedor de unos preceptos ético-morales dispuestos para el debate dentro del escenario público, 

allí donde palabras y actos suponen la existencia del ser ciudadano con respecto a los que no lo 

son. En ese particular, no cualquiera podía ejercer el derecho a juicio y a la representación de sí 

mismo, por tanto, en esencia significa exclusión de aquellos confinados al plano doméstico de la 

vida privada (mundo  de las necesidades); por consiguiente, la noción de lo social2 no existía en 

los términos del Zoom politikon aristotélico, por cuanto, su reverso,  el zoom ziem constituía un 

escenario aparte de lo público dónde la familia, el intercambio económico y la reproducción 

cultural formaban parte de la cotidianidad, ese mundo interno de la vida privada ajeno totalmente 

al juego político. Cómo señala Soriano (1996). El reino de la necesidad de la finitud y la 

desigualdad, opuesto al de la libertad, la perennidad y la igualdad entre pares. 3(p.33). 

     Conviene entonces, incluir de manera muy general al ciudadano romano, pues ambos casos 

constituye la génesis del sujeto político libre que habría de  reaparecer con otros matices durante 

la modernidad, cuya impronta va implicar una reconfiguración cimentada en leyes universales 

establecidas bajo el amparo de los derechos estatuidos por la democracia y los Estados nacionales 

modernos. A diferencia de esto último, en Roma se le atribuye estatuto jurídico extendido a todo 

lo largo y ancho del imperio, por lo tanto, se podía ser ciudadano romano, pero excluidos de los 

asuntos públicos. En síntesis, todo aquel individuo con prerrogativas, libertas, dignitas y posición 

social entre pares alcanza el grado de ciudadano. 

    Ahora esas potestades provenientes del mundo greco-romano alcanzan otras variantes cuando 

se gesta el proceso de implantación española en sus dominios de ultramar, pero en una escala 

mucha más local asociada a la tradición ético-moral y cultural hispánica; ese andamiaje asociado 

                                              
2 Conviene aclarar que la noción de lo social y la conciencia de esto se gesta en términos históricos en el mundo 

occidental al arribar el siglo XVIII, cuando a raíz de las revoluciones atlánticas pasa a derecho, pero unos derechos 

limitados por la propiedad, riqueza y virtud cívica amparadas por el Estado moderno; allí comienza la ciudadanía a 

convertirse en una invención social en la que coexiste lo antiguo con nuevas significaciones. De hecho, pensadores 

positivistas como Comte y Durkheim precisan en sus connotaciones socio-históricas, axiológicas centradas en un 

consenso social. 
3 Las cursivas son nuestras 



  

15 
 

al poder del monarca sobre sus súbditos implica dignidad, fueros y privilegios, desde luego, nada 

parecido al ciudadano moderno y contemporáneo donde están imbricados lo social con lo político. 

En este caso, no referimos al vecino, antecedente del ciudadano moderno latinoamericano, quien 

además de gozar de las potestades mencionadas, se agrega otra, ser hijodalgo, es decir, 

descendiente de los primeros conquistadores, este hecho, le otorga un cierto carácter de 

honorabilidad para tomar decisiones concernientes al interés común de la localidad, siempre 

atentas al modo de vida que dejaron atrás, por ello resulta pertinente lo que escribe Soriano (1996). 

La meta honorable del personaje digno privado que, en cierto modo, estaba naturalmente 

llamado por su sola condición, a su ejercicio, no solo por su riqueza o calidad social, sino 

por una suerte de obligación moral de base estoica que entendía la vida pública como un 

deber. (p.35). 

 

     El rasgo comunitario, es un signo determinante en toda la legislación ibérica, pues, guía las 

relaciones políticas del mundo local, ciudades y villas en el contexto americano, por cierto, anterior  

al estallido de las revoluciones atlánticas; allí dominan los lazos con el poder determinado por el 

pactismo hacia el monarca, el  bien común es estimulado por las leyes antiguas, escritas en las 

Siete partidas por el Rey Alfonso X el sabio, en las cuales  cultura, creencia y valores particulares 

sustentan el imaginario tradicional con el que se construye la reproducción del modo de vida 

hispánico. En ese sentido, señala Clemy Machado (1996). Es pues totalmente extraño en el 

pensamiento antiguo la concepción de la sociabilidad al margen de la política. Faltaba el supuesto 

filosófico científico para entender la sociedad como un ente autónomo, regido por sus propias 

leyes. (p.65).  

     Así como en la antigüedad greco-romano donde la ciudadanía tenía un estatuto privilegiado, 

también el ser vecino en la América hispana significaba poseer determinados privilegios, no como 

en la actualidad donde los vínculos de solidaridad, compadrazgo, pues amistad, vivencias 

compartidas significan otra forma de relacionamiento, más social y cultural que político; al propio 

tiempo, el centro de la acción ciudadana antigua durante el siglo XVIII y la primera parte del XIX  

descansaba fundamental en la ciudad o provincia, pues la nación como identidad cultural no 

existía. En ese contexto, el vecino significaba vindicación de derechos políticos nunca disfrutados, 

conquistas de espacio en la localidad, así como, diferenciación social entre pares y el “pueblo 

llano”.  

     El carácter distintivo que ostenta el vecinazgo, se ancla en la raigambre alto medieval, como 

escribe  Guerrero (2006). La ciudadanía concebida por la Corona para sus fieles vasallos de la 



  

16 
 

América, a efectos de conformar un cuerpo cívico capaz de realizar las premisas de modernización 

borbónica. (p.10). Ahora bien, ser vecino no es una generalidad inclusiva para todos los habitantes 

asentados en ciudades o villas, implicaba una idea de orden social interno subordinada al monarca, 

pero también anclada a los fueros y privilegios contenidos en el pater familia; en consecuencia, 

sus obligaciones resultan ineludibles máxime cuando se piensa en el bien común, en la enajenación 

de la libertad natural en favor del monarca, aunque esto quiere decir, que carecieran de autonomía 

y determinadas libertades, sobre todo en todo aquello que tuviese que ver con el lugar donde se 

despliegan la reproducción del orden instituido, en este caso, el municipio o Cabildo 

  Distinto al ciudadano romano, el vecino es  un  personaje  territorializado, puesto que responde a 

franquicias especiales centradas en el prestigio social, atributos que señalan la importancia de un 

poder compartido asociado a la sujeción a la Corona, por ende su naturaleza y preponderancia no 

es extendida a todos por igual, debido al carácter jerárquico establecido con respecto a las castas 

consideradas en términos étnicos y culturales inferiores; según argumenta Francois  Guerra. 

(1999). 

 No lo son los extranjeros ni tampoco, entre los vasallos del rey, los  que  dependen  de un 

señor laico o eclesiástico, en América, de un hacendado, o los que viven dispersos en el 

campo o en localidades sin estatuto político reconocido. (p.42). 

   Hoy en día la valoración cultural que esto conlleva tiene otras connotaciones, en tiempos de la 

colonización americana e incluso en la independencia sirvió como punto referencial para darle 

forma a un ciudadano híbrido, exclusivo, propietario nacido de la conmoción atlántica imbricado 

a la superposición de imaginarios compartidos, es decir, pensamientos, creencias y valores 

enquistados por la herencia histórica española, la cultura africana y amerindia preexistente  

tensionando en la interioridad social, en la cual entran en juego los principios e ideales asumidos 

o asimilados relativamente a partir del imaginario moderno, hombres libres, autónomos, e iguales, 

legitimados por  leyes consensuadas como mecanismos de control y convivencia, aunque en 

realidad la concreción de la nación tuvo que esperar el alba del siglo XX, con el ascenso al poder 

de Juan Vicente Gómez. Sin duda alguna, el cambio en los pensamientos individuales y colectivos 

encuentra  su eje de divulgación en las palabras y acciones públicas, en los combates y polémicas 

entre los sujetos sociales preponderantes, sin que por ello, las jerarquías no desaparecieran del 

todo. En ese sentido, la construcción de la ciudadanía  no dejó de ser a lo largo del siglo XIX y 

buena parte del XX un asunto encuadrado en lo político, indistintamente de la proyección de los 



  

17 
 

derechos civiles, así como, la extensión del voto para la mujer, los derechos humanos, el de niños 

y adolescentes y el de los pueblos indígenas de reciente data.  

     Pero el problema en la Venezuela contemporánea en torno a la ciudadanía, no se remite al 

reconocimiento de unos derechos por parte del Estado o  unos actos formales episódicos 

propuestos por el orden político, tampoco como dice el adagio popular, somos ciudadanos porque 

tenemos derechos con todo su sesgo ideológico, como si fuésemos un todo homogéneo, al 

contrario, los habitantes de un país son tan heterogéneos  como los son nuestras formas de pensar, 

observar la  realidad, porque somos producto de una complejidad cultural dialógica. Ante ello 

¿Quién puede afirmar que la comprensión de la ciudadanía alude exclusivamente a lo establecido 

y legitimado por el Estado?. Las convenciones sociales individuales y colectivas, los patrones de 

solidaridad contradictorios, o no, mediados por la aceptación de las diferencias, presuponen una 

forma distinta de comprender e interpretar el entorno inmediato, más allá del lugar que ocupamos 

en la sociedad, profesión u oficio, lugar de residencia, etc.  

      Sólo el conocimiento de una realidad compartida e inmediata nos dice cómo percibir y expresar 

ese mundo social,  en todo caso, interpretarlo cómo algo caótico dependiendo de la moral pública 

puesta en escena por los actores políticos.  Como sentencia, Coronel (2023). “es un espectáculo 

desolador en lo moral y en prácticamente todas las esferas de la vida en sociedad”. (s/p).  No son 

cuestiones ideales las que describe el citado autor, sino una realidad social lacerante, quizá anómica 

contraria a los tipos ideales propugnados por el “orden justo”, ¿Un orden justo que propicia la 

desigualdad?, o mejor aún ¿Un orden justo para quienes?;  Efectivamente, no se trata de acciones 

reales capaces de generar ciudadanos activos y comprometidos con lo público, sino de ciudadanos 

incompletos, periódicos, es decir, ejerciendo un derecho cuando se les convoca bajo el imaginario 

de la “voluntad general”, o porque toma la calle para hacerse sentir. Hablamos entonces, de una 

ciudadanía en ejercicio formal, esa forma enquistada por el poder que encubre o se superpone a la 

construcción social creada y recreada en el mundo cotidiano con sus propias acepciones, por tanto, 

distinta a la abstracción jurídica.   

   Interpretar la ciudadanía desde la perspectiva  de la vida cotidiana, conduce a otras cosas, a la 

pluralidad de conceptos que envuelven una naturaleza multidimensional; si bien permeada por lo 

político, no deja de ser parte de esos vínculos colectivos independientes y autónomos de las 

divisiones sociales, pero expresados en palabras, describiendo acontecimientos, cosas, cómo es 

comprendida en la cotidianidad, particularizando y codificando significados, con los cuales, dar 



  

18 
 

cuenta de fenómenos comunes con distintas interpretaciones; en suma representaciones vitales que 

donde lo cultural unifica o desune  en el mercado, la calle, la escuela, la prensa, ejes correosos  que 

presuponen  patrones de solidaridad y lenguaje con significados diferentes a los que mana del 

poder. En tal sentido, las palabras constituyen esa red dialógica impregnada de conceptos con 

significados múltiples,  no siempre compartidos en el marco intersubjetivo, allí irrumpe la visión 

plural y heterogénea del ser ciudadano.    

      El alerta de un ciudadano, que dice, “se desvaneció la formación ciudadana”, puede ser no 

válida para quienes insisten en preservar los aspectos formales desconociendo al actor social real, 

por ello, resulta indisoluble el mundo interno del externo, lo social de lo político; no se trata ahora 

de un actor o actores limitados y particulares sembrados en una localidad o región, sino distintos 

en sus percepciones  en correspondencia con la heterogeneidad cultural subyacente al imaginario 

nacional o a los propios individuos según sus hitos simbólicos. En efecto, argumenta Madueño 

(1999). 

 Sistemas simbólicos, cuyos elementos guardan el conjunto de relaciones internas entre sí, 

que en su totalidad caracterizan el sistema en general de conformidad con los universos 

políticos y la cultura en general en la que se organiza ésta, con sus respectivas estructuras 

subyacentes de que ella es expresión y principios en que se funda. (p.17). 

     Así como la cultura pareciera un concepto homogéneo sí lo observamos como factor identitario 

de una nación; paradójicamente, lo heterogéneo constitutivo está subyacente, permanece integrado 

al todo, tales rasgos en constante interacción con lo establecido constituyen un eje integrador, no 

necesariamente respondiendo a lo político, sino a la naturaleza singular contenida en la 

reproducción cultural plasmada en el intercambio cotidiano,  allí dónde emerge otro universo, la 

distancia sobre lo real. Según nos dice, Sousa Santos (2006).  

Es la idea de que debemos tener una distancia crítica sobre la realidad pero, al mismo tiempo, 

no podemos aislarnos totalmente de las consecuencias y de la naturaleza de nuestro saber, 

porque está contextualizado culturalmente; todo el saber es local, todos los sistemas de saber 

son locales, incluso las ciencias. (p.48).  

     En efecto, más allá de lo formulado por las democracias liberales o asistenciales, la realidad del 

mundo contemporáneo marca otras pautas, novedosas significaciones que superan lo meramente 

formal instituyente, para transformarse a partir de la realidad en una expresión simbólica, 

verbigracia, substancia  social reveladora, interpeladora, comprendida e interpretada por 

desiguales estratos societarios, fenómeno extendido en toda Latinoamérica con sus 

particularidades y singularidades; yace allí verdaderamente el valor heurístico y hermenéutico de 

lo que precisamos investigar. 



  

19 
 

     El hecho que pueda ser estudiada de esta manera, implica otra mirada en términos del reverso, 

no se trata solo, sí se ejercen o no los derechos a partir de los elementos formales consagrados por 

las leyes, sino como agenciamos su interpretación desde el mundo de las necesidades, del yo 

interno, del intercambio contradictorio con la otredad, ese compendio vivencial descrito 

constantemente que arroja matices diversos dependiendo de la lugaridad o fuera de ella, en todo 

caso, mundo cotidiano relacional dialógico inmerso en lazos solidarios o contrapuestos, de valores, 

creencias y visiones de un compartir asociado a condiciones socio-económica dispares. ¿Acaso 

será lo mismo la concepción de ciudadanía en el barrio, urbanización o en una zona opulenta?  

¿Podemos plantear la univocidad de un concepto pretendidamente universal, cuando en realidad 

puede aludir a otras acepciones?, ¿Cómo interpretamos el concepto desde nuestras propias 

vivencias?. Probablemente estemos hablando de un significado plural e incluso polisémico como 

el inacabado debate sobre la cultura. Veamos cómo se entrecruzan lo socio-cultural con la 

cotidianidad de un ciudadano posible, o mejor, como podemos visualizar las otras ciudadanías 

desde una perspectiva cultural.  Margulis. (2009), nos acerca a la pesquisa. 

… solemos llamar "realidad" --el mundo que nos rodea y sus acontecimientos, y también 

nuestro mundo interior- lo captamos y procesamos por medio de esos signos. Los signos son 

elaborados social y culturalmente, es decir, son producidos por un grupo humano en su 

interacción recíproca a lo largo del tiempo; por consiguiente las palabras son construidas 

históricamente por hombres y mujeres en su vida social: agrupan hechos del mundo externo 

o interno, objetos, ideas o sentimientos y nos permiten clasificar de alguna forma, nombrar 

e inteligir, o sea, comunicamos y referirnos a la inmensa variedad de objetos que nos presenta 

el mundo. (p.20.). 

      Al hacernos propia la expresión de Margulis, ¿Acaso podemos separar la objetividad formal 

de la ciudadanía con la intelección cultural que emerge de la vida cotidiana?.  A priori, la respuesta 

es negativa, pues, las disonancias sociales están allí para manifestar el quien o quienes somos 

frente a los factores usados con frecuencia para aludir lo distinto; en efecto, somos ciudadanos 

incompletos cuando se piensa desde el poder, también lo somos en la dinámica del zoom ziem, por 

el hecho, que la cotidianidad no puede ser percibida desde una sola perspectiva, tampoco las 

acepciones que podamos tener de las otras ciudadanías. 

     Los elementos disonantes, conflictivos manifestados en la trama social, dan lugar a un 

ciudadano condicionado por el deber moral, pero en referencia al Estado o al cuerpo social. Así 

pues, este juego relacional se difumina a todos los ámbitos socio-culturales, cuyas prácticas son 

constitutivas del hacer individual y colectivo, allí donde el ser ciudadano emerge con sus propias 

valencias, con signos distintivos en sus maneras comprensivas de la realidad. En efecto, la lógica 



  

20 
 

del biopoder pareciera escindir las reglas impuestas o legales en lo que concierne al ciudadano y,  

su pluralidad cómo construcción social. Por ello, resulta pertinente, el argumento de Foucault 

(2000). En realidad, uno de los primeros efectos del poder es hacer que un cuerpo, unos gestos, 

unos discursos, unos deseos, se identifiquen y constituyan individuos. (p.38). Tales intelecciones 

comunicativas abrigan una forma distinta para interpretar la ciudadanía, no sólo, como una 

expresión de sentido marchando paralelamente a lo dispuesto e instituido, sino que configura un 

sentido  a la inversa, más diverso, es decir, no en referencia al poder represivo emanado por el 

poder político, sino otro poder  articulado en las vivencias comunes actuante en los cuerpos, en los 

lazos y dispositivos donde se funde la libertad en correspondencia con el mundo intersubjetivo y 

cotidiano.   

     Tales acepciones no son del todo coincidentes entre sí con la visión homogénea liberal, al 

contrario, son per diferentes aunque no necesariamente compartidas por quienes en virtud de  la 

condiciones sociales y económicas e incluso educativas las expresan en palabras y acciones con 

distinto tenor, son otras, las metáforas que empleamos con las que  definimos la esencia social de 

la ciudadanía o las ciudadanías sin deslindarse propiamente del ámbito político, hablamos 

entonces, de desplazamientos culturales hacia arriba, esto es, expresiones linguisticas que 

irrumpen del conocimiento de la realidad convertidas en relatos, allí donde se superponen lo 

privado/público. 

     En las actuales sociedades no existe una línea divisoria entre lo público y lo privado, entre lo 

social y lo político, todo aparece contenido en la unidad contradictoria de la identidad nacional 

encubiertas por las pretendidas leyes universales para negar las desigualdades, la diversidad 

cultural, los significados que les otorgamos a la ciudadanía o su pluralidad e incluso llegando a 

coincidir  aunque dialécticamente con la convivencia, vínculos de solidaridad y reconocimiento de 

las diferencias; en ese particular,  no podemos pasar por alto lo escrito por el ginebrino Rousseau 

(1996). Cada uno de nosotros pone en común su persona y todo su poder bajo la suprema dirección 

de la voluntad general, y recibimos en cuerpo cada miembro se considera indivisible del todo. 

(p.22). En ese sentido, cedemos nuestro poder a otros, pero no nuestras conciencias, palabras y 

acciones en términos individuales y colectivos, puesto que, se trata de nuestra libertad individual, 

nuestra manera de interpretar el entorno y las relaciones cotidianas.  

     Sería erróneo, no incluir lo social e incluso lo tecnológico  como un componente  substantivo 

en los referentes sobre los cuales construimos en términos plurales la ciudadanía, pues, siempre 



  

21 
 

habrá en ello aspectos psicológicos insoslayables que subyacen a un a racionalidad, un pensar, un 

vivir; un punto de arranque para aflorar expresiones con las que nos identificamos, les damos una 

aprehensión que van más allá de la formalidad de una contienda electoral o una encuesta de opinión 

que no vislumbran  ese eje existencial de los individuos. 

      Estas significaciones, rastrean los lazos con la otredad, el  reverso comprimido  en las 

relaciones humanas, suerte de acuerdos morales no suscritos entre  grupos sociales, donde se 

expresan  metáforas identificadas con ese universo existencial, desde el cual emerge la imbricación 

cultural articulada al modo de vida, economía y  la política, en suma, más allá de la ciudadanía 

formal.4  

   Sin embargo, no podemos asegurar la persistencia del “orden justo” propugnado por la episteme 

moderna con toda su pretensión y sus condicionamientos. Esta noción no escruta las vivencias 

societarias, pues estas circulan  paralelas al mundo de los círculos de poder, en no pocos casos es 

desconocida por la esfera política; por ello, los escenarios de concreción de las otras ciudadanías 

pueden mostrar otras maneras de construcción simbólica, es decir, pueden manifestar en los 

vínculos de solidaridad, en el reconocimiento del otro, cuya impronta es descrita por esos 

inconfundibles signos dialógicos. 

   Esos signos dialógicos vitales están descritos en el hacer de quienes ilustran, viven la realidad 

independiente de la posición social que ocupen, no por ello, son inmunes a los escenarios de la 

necesidades y exclusión, perciben las tensiones, tienen  posiciones políticas, pero también,  son 

parte de la misma pero diversa urdimbre cultural. Es allí cuando surgen expresiones de la 

ciudadanía distintas, esas las metáforas con las cuales pretendemos explicar lo que significa para 

nosotros en términos plurales. Para Ramírez y Sánchez (2015). 

 La lógica de la ciudadanía se ha circunscrito dentro de la propia discusión del Estado-nación, 

es decir, como un concepto propio del “binomio”, que desemboca en una conducta civil y 

funcional del régimen político, una manera de coexistencia pacífica con el poder, mientras 

el juego de intereses políticos mantienen su propio espacio de reproducción y disputa, la 

ciudadanía como representación social de una nación, anula las diferencias que existen entre 

dominadores y dominados. (p.116).  

   Sí bien, la ciudadanía es explicada dentro del marco de la reproducción política y social, no son 

menos ciertos los dispositivos de control mediante los cuales la coacción se hace menos visible a 

                                              
4 Entendemos por ciudadanía formal al proceso mediante el actor social (colectivo o individual) se somete 

voluntariamente a los límites impuestos o a los dispositivos de  poder para establecer relaciones uniformes de 

equilibrio y convivencia comunes, conforme a un orden jurídico establecido de acuerdo a  expresión de la  “voluntad 

general”, es decir, la nación. 



  

22 
 

medida que juega con la emocionalidad, gustos, anhelos y deseos, apuntalado episódicamente por 

el conocido relato de la voluntad popular, especie de negación libre del pensamiento, de la 

complejidad y diversidad contenida, subsumida en una forma de subjetivación más eficiente 

asociada al  sometimiento voluntario. Contrariamente, opera otra manera de entender la libertad, 

la ciudadanía, está se  aloja en los vínculos intersubjetivos/ comunicativos plasmadas con otros 

rangos, esto es, los distintos modos de comprender el entorno y la realidad, siempre mediada por 

dos factores claves a saber: libertad e igualdad y reconocimiento de la otredad. 

      Sin embargo, aun cuando la estructura jurídica nos hable de libertad e igualdad en términos de 

la relación con el Estado, no quiere decir esto, que sea un hecho consumado en la trama social, 

pues la desigualdad aguarda con todos sus signos, los deseos, frustraciones, éxitos, fracasos y, 

posición social constituyen hitos relevantes, derechos por conquistar, deberes que cumplir, consigo 

mismo y con el entorno socio/cultural. Esas representaciones  cotidianas que advierten la 

pervivencia de hechos sociales  latentes, crecientes demandan reconocimiento y nuevas nociones 

de las ciudadanías. En ese sentido, compartimos lo que cita Miranda (2009). Partimos de la premisa 

de que no es posible una noción de ciudadanía intemporal, descontextualizada culturalmente y 

única para todos. (p.22). 

      Efectivamente, al no mostrarse en la trama social un concepto único, sino múltiples nociones 

apuntaladas por lo distinto, heterogéneo y plural, sus significados revelan acepciones 

dimensionales contenidas en los patrones colectivos, recreadas en nuestras propias vivencias, por 

lo tanto, interesa deslastrarnos de las posturas únicas para internarnos en la interlocución e 

interpretación dentro de los patrones de sociabilidad, solidaridad e incluso como parte de los 

cuestionamientos surgidos del mundo de los vínculos intersubjetivos. En otras palabras, ese 

ahondar en los significados e interpretaciones que arrancan desde el yo y nuestra relación con el 

contexto, esto es, el cúmulo de representaciones con las cuales damos sentido en un mismo tiempo 

y espacio a la realidad, esa potencia descrita y definida, en tanto simbolización, palabras y relatos 

que describen al ser ciudadano. Descifrar en las metáforas de la prensa e interpelar sus contenidos, 

es el propósito fundamental de la investigación, desde luego, atendiendo a nuestra condición de 

sujeto y objeto a la vez, cuyas resonancias  y  dimensiones la podemos encontrar  en la prensa 

tradicional durante el lindero temporal que va de 2010 a 2020. 

     Increpar el mundo societario en curso  no admite separación entre quienes escriben y quienes 

investigan, puesto que, todos somos actores; por consiguiente, no podemos sustraernos a esa  



  

23 
 

realidad a la que pertenecemos y convivimos; tal dinámica nos conduce a plantearnos dos 

inquietudes a saber: ¿ Qué pasa con las otras lógicas de las ciudadanías locales, regionales, rurales 

o cotidianas, donde el concepto universal y homogéneo pierde su significación?; ¿Por qué se 

ocultan y qué significados tienen las diversas acepciones de la ciudadanía  como un fenómeno 

cultural particular, y cómo es interpretado a partir de los vínculos intersubjetivos y culturales en 

las fronteras del poder, tanto dentro de los grupos instituidos como fuera ellos?. Interrogar en esos 

términos implica salir del atolladero de la visión instrumental, esto es, confrontar las certezas e 

incertidumbres en medio de contradicciones y visiones, lo cual presupone, una reelaboración 

conceptual, no menos compleja de las ciudadanías, pues la propia realidad, sacude al concepto, 

hace que mute en sus dimensiones dada las conflictivas experiencias humanas, el avance 

tecnológico, las migraciones y la erosión de los sistemas políticos, por ello resulta pertinente, lo 

que argumenta, Savater (2005), haciendo suyas palabras de Niettsche 

… los conceptos tienen definición o historia, es decir, un concepto matemático puede ser 

definido con perfecta precisión al margen de la historia; en cambio otros conceptos que 

tienen una historia, una evolución no pueden ser definidos del todo, siempre hay que estar 

redescribiéndolos y redefiniéndolos porque se van transformando. (p.2). 

     Por otra parte, siguiendo con lo que hemos venido planteando, Hannah Arendt (1993), revela 

la condición del devenir humano ubicado dentro del marco relacional público, lugar predilecto de 

los ciudadanos, es decir, la superposición entre lo privado y lo público que insinúa otra manera de 

comprender nuestras acciones y percepciones de una realidad inmediata, en lenta transformación 

vista desde la vida común; por ello resulta pertinente la apreciación de la autora arriba mencionada 

“… es la organización de la gente tal como surge de actuar y hablar juntos, y su verdadero espacio 

se extiende entre las personas que viven juntas para este propósito, sin importar donde estén”. 

(p.221).  

       Sin duda, la referencia apunta en tiempo presente a otra cosa, no se trata de verter un concepto 

como si fuese estático, sino interpretarlos tal como se presenta, ergo,  descritos  desde la 

concepción particular de los actores, aunque como dijimos antes, siempre habrá esos lazos con lo 

enquistado, pues al menos desde el poder, las ciudadanías como expresión e interpretación cultural 

y colectiva, no existen o aparecen suprimidas en un concepto único, homogéneo y universal, la 

lógica político-ideológica que lo contiene, la despoja de su configuración cultural, plural y diversa, 

la desarticula omitiendo la lógica del mundo social en que se construye. Por el contrario, es en la 



  

24 
 

intersubjetividad cotidiana donde se gestan acuerdos ético morales tácitos, cuya fuerza moral mana 

de los vínculos y las expectativas insoslayables  entre el individuo frente a los otros, emergiendo 

complejas interpretaciones, vivencias cruzados por un andamiaje cultural común.  

      Hemos dicho que la ciudadanía en su acepción plural es multidimensional, por lo tanto, deja 

de ser única, abstracta e incluso ocasional cuando se refiere al sufragio y a otros derechos; al menos 

en Venezuela ha sido esta su característica; sin embargo, en los últimos veinte años ha demostrado 

ser abierta, flexible dispuesta a mostrar su potencia frente a la crisis del Estado asistencial, bien en 

la lucha en la calle o mediante la voz directa en la prensa tal y como la interpretamos como un 

continuo devenir, en ese sentido, la construcción de las formas de interpretar la ciudadanía supone 

la idea de trascender al individuo/colectivo fijo entendido a partir de la formalidad y abstracción 

impuestas por el orden y las leyes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

25 
 

 

SECCIÓN  II 

 

 

Marco conceptual 

 

 

 

2.1 Contexto Conceptual. 

      

     No haremos acá un marco teórico acostumbrado por la concepción formal del positivismo o de 

esa estructura rígida que han guiado el cemento investigativo tradicional, por el contrario, 

miraremos en las posturas recientes para indagar hasta dónde llegan las versiones epistémicas de 

un concepto tan cambiante y polisémico, como lo es, la ciudadanía o las ciudadanías; allí 

tomaremos partidos para poner a prueba  argumentos propios, los de quienes escriben desde su 

posición social, formación y visiones de un mundo que no se puede observar e interpretar a partir 

del pasado como si fuese algo estático e inmutable, sino percibido dentro de un presente 

contradictorio y dialéctico, ese espacio-tiempo- que nos contiene y del que somos parte; tales 

posturas podríamos hacerlas nuestras, compartirlas o refutarlas de acuerdo a los relatos  tomados 

de las vivencias, experiencias  de quienes escriben, no como actores políticos pertenecientes a 

organizaciones, sino fuera de ellas, es decir, aquellos capaces de aflorar las múltiples dimensiones 

de un fenómeno deslastrado de ese carácter aparentemente único en sus significados, aunque  

contengan factores ideológicos, políticos, religiosos  y culturales galvanizados por la peso histórico 

o por la  herencia subyacentes en ellos. 

     Igualmente resulta insoslayable el poder en sí que contiene la ciudadanía, no se trata 

simplemente de los lazos políticos estandarizados como se ha explicado a lo largo de su historia, 

sino de una potencia que trasciende los aspectos relacionales con el Estado, es la persistencia en 

tanto poder donde adquiere otras dimensiones sociales, si entendemos esto último, como sugiere 

Annah  Arendt. (1993). 

 El poder solo es realidad donde palabra y acto no se han  separado, donde las palabras no 

están vacías y los hechos no son brutales, donde las palabras no se emplean para velar 

intenciones, sino para descubrir realidades, y los actos no se usan para violar y destruir, sino 

para establecer relaciones y crear nuevas realidades. (p.223). 



  

26 
 

     Efectivamente, el significado de la ciudadanía en plural presupone la potencia de las palabras 

convertidas en hecho social que re-crea y reproduce vivencias individuales y colectivas, máxime 

cuando se trata de relaciones dialógicas que emergen dentro de un contexto socio-cultural , en el 

cual el zoom politikon y el zoom ziem, constituyen el anverso y reverso de  un mismo actor que 

expresa modos de pensar a viva voz mediante una construcción simbólica nutrida socialmente en 

la cotidianidad, allí donde adquiere significados el descubrir permanente de la realidad, por 

oposición a la acepción mítica liberal o socialista, cuyas premisas,  terminan en un concepto 

incompleto por sus propias limitaciones recluidas en unos derechos y deberes consensuados ante 

el Estado y legitimados por la acción inercial de los seres humanos en su búsqueda por la libertad 

e igualdad. 

     La ciudadanía en plural no supone un todo homogéneo tal y como se ha  analizado considerando 

la formalidad instituida en relación con el  Estado, esto es, la pluralidad a la que aludimos supone 

esas creencias, vínculos intersubjetivos subyacentes presentes en las identidades particulares de la 

vida en común; el  zoom ziem imprime su sello atendiendo siempre a las formas en que interpreta 

y comprende su mundo social, inseguridad, desempleo, pobreza, crisis institucional, etc. No es lo 

mismo cómo se estructura la ciudadanía en el espectro societario venezolano o en cualquier país 

de América latina; debido en parte a las formas históricas, políticas, ideológicas, culturales e 

incluso étnicas con las cuales se estructuran y se han estructurado estas sociedades. Por 

consiguiente, distintas en su construcción a las de Europa, o los Estados Unidos, por lo tanto, las 

identidades individuales y colectivas latinoamericanas marchan imbricadas a dos procesos, por un 

lado, la cultura común, pero diversa anclada a la idea de nación y a la idea única del ciudadano 

instituida, por el otro, las diferentes percepciones en torno a ésta que emerge de las vicisitudes 

cotidianas; como escribe el filósofo argentino, Quiroga. (2005). la complejidad de ese universo, 

parece conveniente un nuevo encuentro con el concepto de ciudadanía y con los usos del espacio 

público, en cuanto ambos términos se construyen siempre por referencia a un contexto. (p.6). 

     Precisamente la identidad contextualizada socialmente agrega nuevas explicaciones, 

teorizaciones a la ciudadanía (as), siempre sujetas a los escenarios históricos sociales particulares 

que surcan y transforman a las sociedades; pero no se trata exclusivamente del estatuto jurídico 

que le atribuye el carácter al mítico personaje, sino cómo cita Quiroga a Peña (2005).  

 “implica la conciencia de estar integrado en una comunidad, dotada de cierta identidad 

propia”, y lo que define al ciudadano  no es tanto un status jurídico-político como su arraigo 

a la patria a la que está unido por afecto, culto, solidaridad y lealtad. (p.7). 



  

27 
 

 

     En efecto, la pertenencia a un lugar concluye por decodificar al enfoque legitimado por un 

orden político particular, el sentir del individuo o mejor dicho de nosotros como seres actuantes 

imprime otros sentidos alternos al concepto homogéneo liberal, según cita Delgado (2012) 

refiriéndose a Benhabib “el reverso de la ciudadanía tradicional, mediante una voz que habla a 

medias entre los tiempos y los lugares sobre nuevas articulaciones de sentido en las márgenes de 

lo instituido.” (p.146). La postura hermenéutica/fenomenológica que esto suscita abre espacios 

para los juicios y opiniones en las márgenes de esa visión única, según la cual, la ciudadanía 

tradicional responde a los horizontes políticos, cuando a decir verdad, en la cotidianidad y en sus 

relaciones contradictorias emergen otros significados, dibujados por las voces identitarias 

singulares, no precisamente recluidas en lo nacional, sino en lo local, en el yo interior frente al 

entorno. Por ello, interesa abordarla desde lo que significa para nosotros en este tiempo, espacio, 

lugar y en nuestras propias palabras. 

 

2.2.  Las otras ciudadanías, fuera de los pliegues del relato instituido. 

      

     El devenir de un concepto como el de ciudadanía, conduce a una singularidad que nos aproxima 

a un llegar hacia algo nuevo sujeto a cambios gestados en la epidermis social, no se trata de 

reproducir lo instalado en las prácticas corrientes de un lustro acorralado en un episodio electoral, 

es decir, ser ciudadano para ejercer el sufragio sin más, derecho universalizado con el cual se 

legitima al sistema político para luego volver a la cotidianidad de las apremiantes necesidades en 

las el  actor histórico se deslastre de las toma de decisiones. Visto así, constituye un concepto 

abstracto para los ciudadanos no políticos, precisamente en ellos encontramos lo novedoso, pues 

su aprehensión implica vivencias compartidas, una ontología anclada en el estar ahí del ser, en 

otras palabras, una acepción en movimiento temporal y creativo, repetido en múltiples formas 

donde se descifran las identidades subyacentes cuando explican cosas, acontecimientos, objetos 

generados por las formas del ser incluidos en  la falsa dualidad ciudadano/pueblo, allí donde todo 

queda recluido en una sola identidad, es decir, la pertenencia a la nacionalidad, localidad o región.  

     La cosa no queda enquistada en esa falsa dualidad, por el hecho que implique  representación 

de la voluntad popular, antes bien, somos actores no políticos que sí bien no niegan la 

superposición de esas categorizaciones con un hondo tinte ideológico, coexisten con patrones 



  

28 
 

culturales y de interacción social descritos en las formas de ser, creencias y valores que evidencian 

en su esencia una forma de comportamiento ante los imperativos de la realidad. Esas maneras de 

convivir descritas en el relato de  Vegas (2024) Alguien decía que cuando un caraqueño responde 

a una invitación diciendo: “¡Cuenta conmigo!”, quiere decir que puede que asista, y cuando dice: 

“Oye, creo que sí podré ir”, quiere decir que no irá.5 (s/p). 

     Hablamos entonces, de las subyacencias  culturales de un concepto que responde, sin duda, a 

una forma de ser y estar, a unos patrones de comportamientos culturales  definidos en las relaciones 

con los demás, característicos en las interacciones comunes entre los venezolanos, los cuales se 

hacen costumbres, formas de vivir marchando paralelo a la acción formal que manan de los 

decálogos jurídicos. Como bien lo expresa Aceves (2020).  

Es además un ejercicio colectivo, no solo un acto individualista, que se modela y orienta en 

las prácticas de interacción con los otros,  no solo referida a la esfera política sino al más 

amplio espectro de la estructura social. (p.165).   

     

     ¿Cómo explicar y comprender, entonces, los significados de las otras ciudadanías, sino no es 

mediante el aula parlante que es el aire libre de la vida de los hombres? .La interconexión 

axiológica entre los venezolanos, señalan un sendero definidos a través de los contornos culturales 

y societarios de los ciudadanos no políticos, sujetos anónimos sustraídos de toda participación 

partidista, gremial o de otra índole, esto es, aquellos actores sociales revestidos formalmente de 

derechos a expresar con libertad  sus pensamiento y emociones, en tanto, deber moral con el cual 

cuestionar, explicar y comprender la conflictividad en la actual sociedad. Las respuestas a tal 

interrogante conducen a una mirada identitaria, no precisamente a la que apelamos generalmente 

para definirla asociándola con el folklore, creencias religiosas, bellas artes o los modelos foráneos, 

por el contrario, aludimos a una concepción más compleja quizá antropológica, vale decir, 

entendiéndola como una configuración simbólica ( lenguaje), cuya impronta alude a conceptos, 

patrones expresivos que emergen de las prácticas cotidianas, es decir, la existencia misma  con las 

cuales estructuramos y le damos sentido a una sociedad a partir de un espacio/tiempo socio 

histórico determinado. 

     El hecho que las diversas acepciones de las ciudadanías surgidas en prácticas y relatos 

particulares e incluso colectivos, se alimentan e  irrumpen a partir del marco existencial frente al 

poder y con la otredad,  configuran otros  códigos y vínculos relacionales susceptibles a la dinámica 

                                              
5 Vegas Federico. (2024).Soñar y Creer. En Prodavinci. Com. [Consultado. 2.06.2024]. Caracas 



  

29 
 

impuesta por la realidad inmediata, es decir, hoy pueden tener unos significados, mañana las 

mutaciones generadas en la sociedad dan lugar a novedosas maneras de comprenderlo y, 

descifrarlo; pensemos por un momento en las consecuencias del avance tecnológico, la inteligencia 

artificial y la second life en red.  

     Tales avances van imponiendo nuevas maneras de articulación cultural además de las 

mutaciones que trae consigo, hoy por hoy, las diversas formas de interpretar y comprender las 

ciudadanías emergen de los marcos contradictorios de la cotidianidad, por tanto,  posiciones y 

prioridades apuntan a una individualidad cuya proyección no deja de ser colectiva; en otras 

palabras, constituyen expresiones distintas, especie de doxa subliminal  con la cual brotan  estas 

características,  no siempre semejantes, dada la raíz social de los actores o la condición educativa 

subyacente en artículos periodísticos o en las conversaciones formales e informales resultantes de 

la interacción.  

     En este sentido, atendiendo a la polisemia de la cultura y la ciudadanía, siempre marchando 

paralelas a lo instituido, no podemos desconocer su pluralidad, es decir, la huella cultural que 

marca en cualquier tiempo la acción colectiva e individual, pues, es ésta la que apuntala, le otorga 

dirección e intencionalidad a los significados diversos con los cuales se presta atención o se 

discrepa en medio de contextos históricos y sociológicos particulares; en efecto, apunta Aceves y  

(2021)  

… las culturas ciudadanas son los modos plurales de ejercitarse colectivamente en los 

asuntos que competen al individuo y a su entorno local, sin dejar de lado los problemas más 

relevantes del contexto nacional y aun del internacional. Es además un ejercicio colectivo, 

no sólo un acto individualista, que se modela y orienta en las prácticas de interacción con 

otros actores sociales, no sólo referido a la esfera de la política sino al más amplio espectro 

de la estructura social. (p.165).  

  

      Al considerar punto a punto lo esgrimido por Aceves como válido y novedoso, la cultura 

constituye ese andamiaje ético moral que sostiene la interacción social, pues no solamente se trata, 

del tamiz en el que  se reconfiguran las contradictorias visiones del mundo, es también,  lo 

existencial cobrando vida propia en las interacciones humanas, más allá de unos deberes y 

derechos universalmente aceptados u otros mutables si se piensa en lo posible más de las veces 

utópicos en el tiempo y contextos diversos. ¿ Quién puede negar los acelerados cambios en la vida 

social  y las formas en que son interpretados y comprendidos por los seres humanos?, ¿Acaso 

podemos sustraernos ?. 



  

30 
 

      Plantearnos estas interrogantes, conduce a replantear conceptos sobrepasados por la realidad, 

ergo, la crisis de la democracia,  estados nacionales y las propias acepciones de la libertad e 

igualdad o la pobreza, todos redefinidos, revelados en los vínculos esencialmente comunicativos 

convergentes o divergentes entre los seres humanos, así como en su historicidad indistintamente 

de la raíz socio-cultural a la que se pertenezca, esto, en sí mismo expresa ese andamiaje pedagógico 

del zoom ziem; nicho con el cual encuentra cause la autonomía de las ciudadanías, su potencia, 

alcance y proyección más allá del sentido que ocupen las relaciones conflictivas  ante el poder o 

ante los demás. En tal sentido, Aceves (2021), cita a  Valderrama.  

Como sujeto históricamente contextualizado, la ciudadanía se adscribe también a culturas 

concretas igualmente identificables, a universos simbólicos desde los cuales se legitiman 

normativa y cognoscitivamente su vínculo y su relación significativa con el mundo que los 

rodea. (p.167).  

 

     Ese marco de creencias, valores y principios del estar ahí, reproducen una forma de ser diversa, 

heterogénea que singularizan un contexto histórico-cultural cambiante, no es casual que la 

confianza, la solidaridad, las afinidades marchen con sus propias reglas al margen de la lógica del 

poder; en ese escenario irrumpe la transgresión, la crítica, procesos de concientización e 

intercambio con la otredad en medio del estado formal de derecho, los derechos reales y los deberes 

cuando el poder se vuelca contra la sociedad. En esos planos oscuros de la ciudadanía orientada a 

la esfera política, otros significados emergen con gran caudal simbólico, ergo, esas expresiones 

que van definiendo los sus rasgos particulares, reclamando, exigiendo, proponiendo, denunciando 

e incluso como acción comunicativa buscando respuestas, aceptación o crítica de sus 

interlocutores, sea a través del dialogo silencioso en la prensa, sea en una tertulia en una plaza; en 

todo caso, constituyen representaciones individuales y colectivas que requieren ser desentrañadas 

y comprendidas, más allá, de la pertenencia o no a una comunidad política, aludimos entonces, a 

los ciudadanos no políticos protagonistas reales del hacer social. 

     Ahora bien, desentrañar la ciudadanía únicamente como un estatuto cuyo garante es el Estado 

y la democracia, nos aleja de las claves que manan del  tejido social, es decir, de aquellos 

individuos/colectivos ausentes del protagonismo político, es decir, la multitud como lo categoriza 

Chantal Mouffe reconfigura un concepto de pertenencia quizá mucho más singular que el que 

había dominado a finales del siglo XX, pues en aquella, la voluntad popular representaba el fuero 

político que legitimaba el juego de la representatividad democrática; sin embargo, hoy las 

transformaciones están generando nuevas consideraciones, no quiere decir esto, que la subjetividad 



  

31 
 

de los ciudadanos no políticos no estuviese presente, al contrario el marco referencial simbólico 

giraba en torno a la clase política, empresarial, gremial, eran estos quienes ocupaban el escenario 

público, mientras, los miembros de la multitud permanecían  ajenos al  escenario de la polémica 

política, escribiendo críticas en la prensa, alertando sobre los problemas vitales de la sociedad o 

subsistiendo en medio de condiciones precarias.  

      El escenario de las otras ciudadanías cuestiona el marco político vigente, recrea en sus 

apreciaciones algunos aspectos transgresores del orden sin perder de vista el significado de la 

democracia, la libertad y la tolerancia. Por lo tanto, constituye en sí misma una operación cultural 

nacida de la interacción quejumbrosa de la cotidianidad  con otros, frente a otros,  ante sí mismos 

y la sociedad. De hecho, la variabilidad de acepciones responde a la facultad otorgada por el 

derecho, pero además, al deber como fuerza moral, arma reveladora con la cual los ciudadanos se 

gobiernan dentro de un sistema heterogéneo, comunicativo, anclado en mensajes constantes, 

alimentados por las reglas ético-morales no coactivas que impulsan las acciones humanas, bien 

sea, exigiendo al orden establecido para conseguir mejor democracia, o alertando a la otredad en 

los escritos periodísticos, en el estruendoso y efímero mundo digital o en las tertulias callejeras 

más de las veces dominadas por el sentido común y lo inmediato.  

     Los otros significados de la ciudadanías anidan en esa suerte de oxímoron, esa tensión 

antagónica entre los diferentes que llega a la unidad, es allí donde se hacen presente las relaciones 

de poder, el pensar y actuar  sin renuncia al deber moral, luchas  movidas en los márgenes de la 

tolerancia haciendo de la libertad un conjunto normado no coactivo, dominado solo, por la 

aceptación, rechazo  y convivencia, todo condicionado por la realidad. 

     Las otras ciudadanías se estructuran en una inmensa red cambiante, pues no se trata, de unos 

derechos universales ante el Estado, sino del marco  contradictorio intersubjetivo donde aparecen  

disonancias inherentes a las construcciones simbólicas, esos entrecruzamientos descritos en 

acciones morales no siempre coincidentes con lo esperado, pero dan cuenta del reconocimiento y 

la existencia dialéctica en y por la otredad, cuyas conexiones develan nociones distintas, posiciones 

identitarias impulsadas en contextos históricos sociales en que conviven los seres humanos; en este 

escenario  operan las convenciones morales, acuerdos no suscritos, creencias y formas de ser donde 

se alojan las otras ciudadanías, su potencia y capacidad de adecuación  e invención.    

  En ese saber vinculado a lo existencial, tiene su origen en la mismidad, es decir, esa identidad 

particular vinculada con los otros sin repetición, esto es, los significados de los fenómenos 



  

32 
 

humanos no  son comprendidos e interpretados en el devenir  de la misma manera, al contrario, 

responde a un espacio tiempo particular. Allí concordamos con Ricour. (2006)…el plano ético 

donde la afección de sí por lo otro reviste rasgos específicos que conciernen tanto al plano 

propiamente ético  como al plano moral marcado por la obligación. (p.366). Esta perspectiva 

prefigura una diversidad no siempre conflictiva en la cual se plasman la alteridad  y de esta consigo 

misma, en pocas palabras, sujetos morales que interpretan e interpelan su propio mundo, aunque 

las vivencias no sean semejantes, hablamos entonces, desde vínculos comunicativos comunes 

donde adquiere sentido la realidad, por lo tanto, constituyen identidades que se cruzan, confrontan 

en medio de incertidumbres al margen de la concepción universal instituida, ergo, se es ciudadano 

ante el Estado por derecho, aunque ciudadano ante los demás y por los demás, en tanto, deber; por 

consiguiente, único, singular, homogéneo, abstracto e intemporal. 

     La construcción de las otras ciudadanías cruza las fronteras de las relaciones formales con el 

estado, para emerger del redito de oxímoron, es decir, de las contradicciones subyacentes del tejido 

social que busca encontrarse y reconocerse así misma estableciendo vínculos comunicativos, 

culturales y éticos con los otros desde la mismidad. Según afirma Ricour. (Ibid). 

 La alteridad del otro en cuanto extraño, otro distante a mí, debe ser, no sólo entrelazada con 

la alteridad de la carne que soy, sino considerada, a mi modo, como previa de lo propio. Pues 

mi carne solo aparece como un cuerpo entre los cuerpos en la medida en que soy yo otro 

entre todos los demás, en una aprehensión de la naturaleza común. (p.362). 

      Reconocer a los otros como cuerpo en su propia mismidad, porque somos al mismo tiempo 

ambos en una relación contradictoria de interlocución, conduce a una configuración que se gesta 

en el mundo social, una invención potencia en la diversidad cultural  del oxímoron, impregnado 

de certezas e incertidumbres con las cuales alude a una responsabilidad, compromiso y acción, 

solo comprometido cuando está en juego la libertad individual y colectiva; por ello, las ciudadanías 

configuran un espacio para la pluralidad, una forma dialógica para juzgar  

     Las ciudadanías entendidas a partir de lo diverso y existencial con los otros, como dice Roberts 

(2013). Heidegger y Lévinas coinciden en que invierten la “intencionalidad” del pensar y del 

hablar. Ésta no parte del sujeto que piensa, sino de lo otro del pensar. (p.103). Cada expresión  de 

sentido arrojada al espacio público por los ciudadanos no políticos y recogida en la triangulación,   

adquiere significado cuando al expresarlas no dejan de ser sujetos sociales, tampoco ciudadanos, 

mucho menos expresión de una cultura e identidad que encierra  per se mismidad y alteridad al 

mismo tiempo, en otras palabras, toda expresión simbólica implica el fundamento del ciudadano a 



  

33 
 

la vez sujeto social inmerso en un mundo común contradictorio, cuya responsabilidad con el otro 

supone una interlocución ética. 

      No es que las ciudadanías se encierren en la mismidad, al contrario, arrancan de los vínculos 

o desencuentros de la alteridad con ésta, por consiguiente, su existencia es inherente a la presencia 

de los otros, sea cara a cara o a través del lenguaje sea este escrito, oral o artístico. Según cita 

Roberts a Lévinas (ibídem). Lévinas sostiene que el punto de partida es el Otro, el otro desde la 

proximidad y no desde la mismidad donde la alteridad se diluye. (p.108.). Sin embargo, también  

los otros se expresan desde su mismidad porque sus relatos presuponen a una individualidad en 

referencia con su coetáneo, pues ambos comparten una misma realidad, aunque sus vivencia sean 

distintas. En pocas palabras, ese ethos dialógico subyace una valoración axiológica de sí mismo 

ante la alteridad, aunque la moral no sea cónsona con la esencia de lo que debería ser el bien 

común, lo que se espera de acuerdo a las expectativas generadas por las aspiraciones de los actores 

socio-culturales, lo cual no quiere decir, ausencia de proximidad, puesto que, toda la trama humana 

se mueve entre varios factores, poder, moralidad, cultura y conexiones o redes entre individuos y 

colectivos, en suma en correspondencia contradictorio con los demás. 

Por último, atender a su lógica implica apuntar a elementos  relevantes, cambios y significados  

con los cuales irrumpen  las diferencia y lo diverso, por ello la escogencia de tres artículos escritos 

en tiempos diferentes y con distintas aproximaciones. Por eso, consideramos una línea temporal 

entre 1990-2020, tomando en cuenta los años de menos virulencia política para precisar los ritmos, 

las transformaciones y las formas en que son percibidos e intencionalidad 

 

Las otras ciudadanías: Entre Significados diversos 

      Los significados de las otras ciudadanías aluden, sin duda alguna, a potencia, capacidad que 

posee en sí misma para adecuarse y reinventarse en el largo tiempo, es la esencia del zoom ziem 

no escindido totalmente de la política, porque aun cuando no se desprenda de ésta, su construcción 

arranca del convencimiento ético, de la valoración cultural subjetiva enquistada en la reproducción 

cotidiana; en consecuencia, sus acciones se manifiestan en esos  códigos dialógicos, cuyos sentidos 

supone ese acto perpetuo de reinvención, esa fuerza cambiante que le impiden instalarse totalmente 

en la conciencia del cuerpo social, porque  los imperativos culturales, económicos y políticos  están 

en movimiento junto a las expectativas que los impulsan.  



  

34 
 

     Esa acción perpetua de reinvención en lo público, alude a un devenir que implica nuevas 

acciones conectadas con los fenómenos que emergen en la propia reproducción socio-cultural, 

lógica que trasciende lo universal para particularizarse en las vínculos intersubjetivos con otras 

valencias, a medida que se hace un acto en palabras y acciones impulsados o condicionados por 

las expectativas con diversos y no menos complejos significados. Esa construcción de significados 

a veces contrapuestos, en tensión o semejantes es  parte integrante de esa construcción de la 

conciencia, esos impulsos pasionales quizá menos racionales con que damos cuenta de la realidad. 

Cómo afirma, Ricour. (2006).   

 … hay motivo para lamentarlo, en la medida en que el fenómeno de la conciencia guarda 

un parentesco con la atestación, la cual, como hemos dicho anteriormente, entremezcla el 

ser-verdadero y el ser-falso. (p.380). 

     Esto nos conduce a un acto de fe consciente que puede ser torcido por las convenciones morales 

legitimadas por un determinado orden social, cosa muy tomada en cuenta en los autores de los 

artículos sometidos al análisis hermenéutico y fenomenológico. En ese sentido, las otras 

ciudadanías presuponen un juzgar trascendental que va más allá de los límites impuestos por la 

moral del mundo cotidiano no siempre coincidente con los principios éticos; ésta transgresión 

apunta hacia lo que se espera de los otros, sin poner en tela de juicio el deber ser en sí mismo.  

       .Es allí donde se distancian las concepciones de las otras ciudadanías con la  de la pretendida 

ciudadanía positiva afincada en los derechos formales y universales. Esa valoración donde los 

actos y las apalabras aparecen en disenso, obliga a otras consideraciones; en primer lugar, al hecho  

que exista actos y relatos en disenso nos advierte la presencia del oxímoron, esos opuestos que 

entran  en tensión tanto a nivel infra subjetivo como intersubjetivo para formular ideas, 

responsabilidades, compromisos y diferencias,  cuyos soportes trascienden lo político para  

manifestarse cómo un fenómeno cultural, social e incluso ético; pero una ética que apunta a la 

esencia del deber ser como principio y forma de conducirse en el  tejido social  con y frente a los 

otros. Tal y cómo sentencia Cortina. (1995). El proceso de socialización forma parte indispensable 

del proceso de personalización por el que devenimos en autónomos. (p.286). Máxima  que apuntala 

la presencia singular de la ciudadanía, pero a la vez, la hacen plural cuando coexiste con otros, 

cuando debate y entabla vínculos comunicativos opuesto o coincidentes cuando la aflicción sacude 

al cuerpo social. 

     No se trata acá de derechos individuales, sino de deberes colectivos imbricados a una 

concepción ética fomentada o gestada en la dialéctica individuo autónomo hablante con la alteridad 



  

35 
 

diversa y plural en su interioridad; allí donde tensionan  los principios éticos con las 

manifestaciones morales; en unos, en correspondencia  con  él  no debe ser moral instituido o 

legitimado como práctica aceptable, en otros,  resistiéndose al juego asumiendo un 

posicionamiento conforme lo dicta el deber ser consciente como forma de vida, como ejercicio 

acertado de las prácticas ciudadanas, donde  las creencias  y los valores como actos voluntarios de 

la otredad, no siempre coinciden con los preceptos éticos que definen los compromisos y la 

responsabilidad para con la sociedad y para sí mismos, en consecuencia, todo dependerá de la 

comprensión del mundo. En tal sentido, concordamos con  Levinas. (1998).  

… no sólo el mundo comprendido por la razón deja de ser otro porque la conciencia se 

encuentra ahí, sino que cualquier actitud de la conciencia, es decir, valorización, 

sentimientos, acción, trabajo y, más en general compromiso, es en última instancia 

autoconciencia, es decir, identidad y autonomía. (p.50). 

     

     Hablamos entonces, de un conocimiento del mundo gestado desde la percepción de la 

autoconciencia, es el conocimiento del mundo tal como es y se presenta según los rasgos 

identitarios que dominan la acción humana; por ello, no existe una visón singular de una realidad 

concreta que pueda ser comprendida de la misma manera, porque lo seres no construyen solos sus 

experiencias vitales, al contrario, las sufren en referencia con los demás, aunque puedan ser 

semejantes en algún momento. Lo cierto, dónde  la autoconciencia se convierte en acción, irrumpe 

lo diverso, distinto y heterogéneo en su comprensión, con lo cual se entiende  y comprende la 

realidad concreta, allí es cuando adquiere sentido la identidad, también la autonomía del zoom 

ziem. Es allí donde la moral positiva se superpone sobre la ética de las prácticas ciudadanas, es allí 

cuando afloran las otras ciudadanías con toda su carga contradictoria. Sin embargo,  el asunto no 

queda allí, ¿Qué debemos aceptar todos?, ¿La moral torcida de actores políticos, intelectuales, 

entre otros?, o ¿ ¿Reflexionar y responder con una actitud distinta en función de los compromisos 

con la sociedad? 

 

 

 

 

 

 



  

36 
 

SECCIÓN   III 

 

     En este aparte abordaremos los aspectos multidimensionales sobre los cuales fincaremos el 

desarrollo del proceso investigativo,esto es, lo ontológico, lo axiológico, teleológico 

epistemológico y metodológico, posturas sin duda alguna, apuntan a la esencialidad e historicidad  

de un fenómeno que no es exclusivamente político como se ha hecho creer en la literatura que ha 

entendido la ciudadano como un concepto singular, sino como lo que es, una construcción social 

reinterpretadas por los individuo en sus interacciones con el contexto, con la otredad, allí donde 

adquiere otras dimensiones, significados que superan concepciones preestablecidas condicionadas 

por el poder, pero que describen otras escenas mediadas por la creación cultural, por el verbo o las 

palabras escritas en las cuales se plasma la vitalidad de los seres humanos, sus formas de entender 

al mundo social del cual son partes insustituibles   

 

3.1.  Andamiaje Epistémico 

 

     Muchos son los cambios que se han venido gestando en Venezuela revelados o no en la Carta 

Maga de 1999,  los hechos han dado lugar a cosas inesperadas en todos los ámbitos e incluso otras 

formas de capitalizar la acción de la ciudadanía, lo cual obliga a plantearnos la investigación desde 

otras miradas paradigmáticas, distintas en su concepción al tradicional enfoque positivista, aunque 

éste, en las formas de abordaje del conocimiento no deje de ser ciencia, nos distanciamos de sus 

argumentos porque resultan inadecuadas para abordar el propósito de nuestra investigación, por 

ello elegimos al paradigma cualitativo para aproximarnos a lo que entendemos y percibimos como 

ciudadanía en términos  plurales, puesto que, se trata de un fenómeno vivencial, cuyas 

connotaciones constituyen expresiones culturales,  lugaridad, posicionamientos ético-morales del 

individuo/colectivo tensionando en un contexto histórico; en este sentido, el carácter cualitativo 

que la anima se orienta en un enfoque fenomenológico-hermenéutico de tipo descriptivo 

documental, apoyada en la técnica hacia el análisis de contenido (artículos de prensa). 

     Decimos esto, porque pretendemos abordar la ciudadanía desde el yo actor y sujeto social a la 

vez, protagonista de un mismo proceso histórico en tiempo y espacio, linderos donde vertimos 

nuestros pareceres, formas de pensar e interpretación,  nuestra propia realidad, más allá, de los 

sondeos de opinión, encuestas, entre otros instrumentos, que no ahondan en lo antes mencionado, 



  

37 
 

es decir, en los significados, contenidos y simbología publicadas en las  metáforas aparecidas  en 

artículos de prensa o en los editoriales de algún periódico, aunque esto último obedezca a 

determinados intereses, no quiere decir, en cuanto tales, sea interpretada de igual manera por 

quienes leemos o escuchamos y quienes nos damos a la tarea de escribir sobre ese algo considerado 

relevante; en definitiva, no se trata de explicaciones mensurables para apuntalar unos conceptos 

homogéneos y objetivos con los cuales se pretenden comprobar una hipótesis, al contrario, se trata 

de mirar esa estructura cultural alojada en el inconsciente, cuyas expresiones son respuestas 

surgidas en la elaboración del mundo interior, imbricadas e inseparables al marco referencial de la 

cotidianidad, pues es allí, donde adquieren los significados e interpretaciones connotaciones 

particulares, diversas y complejas. 

      Se trata, pues, de contraponernos a la pretendida objetividad exaltada por la corriente 

epistémica positivista, no como una postura caprichosa, sino que la realidad social es construida 

por las interpretaciones humanas y sus relaciones con la cultura, la economía, subsistencia y con 

las perspectivas con las cuales tensionamos con el poder, pero un poder no coercitivo, es decir, 

proveniente de la relación dominadores/dominados, sino a partir de la subjetivación actuante, esas 

respuestas que superan conceptos acabados  por las estructuras mentales contenidas en los relatos 

de los actores políticos. Para ejemplificar, no interrogamos ¿Podemos explicar las variadas 

nociones humanas sobre la pobreza como un dato simple, o mejor aún,  puede un individuo en 

condiciones sociales infrahumanas tener la misma interpretación de ciudadanía con respecto a otro, 

que no se encuentre en esa condición?. Difícilmente pueden ser aprehendidas mediante un cúmulo 

de datos generalmente admitidos como preceptos aceptados, en todo caso, validados como 

verdaderos. 

   Para el positivismo toda realidad es mensurable, por el hecho, todo fenómeno físico, natural y 

social es independiente del sujeto que lo experimenta, obviando la inseparable relación humana 

con el entorno; para Lakoff y Johnson. (1980). “La realidad objetiva puede ser injusta puesto que 

ignora los ámbitos más relevantes de nuestra experiencia en favor de lo universal abstracto e 

impersonal.” (p.232). Lo abstracto e impersonal son las teorías predeterminadas que dan pie a una 

formulación de hipótesis que debe ser validada, cuantificada. Ante ello argumentan, Guba y 

Jhonson 6(2002),” el comportamiento humano, a diferencia de los objetos físicos no puede 

entenderse sin una referencia a los significados y propósitos que los actores humanos les 

                                              
6 Subrayado nuestro 



  

38 
 

proporcionan a sus actividades”. (p.116). Podemos argüir en referencia a Guba y Jhonson que, la 

ciudadanía no es un dato aislado, en el cual, mediante un encuesta se aprecien gustos o preferencias 

políticas, al contrario, responde a vivencias singulares, culturales surgidas del yo interior, lo 

llamado por Heidegger (1997). “Las estructuras del Dasein que son co-originarias con el estar y 

vivir en el mundo: el coestar (Misein) y la coexistencia (Mitdasein). En ese modo de ser se funda 

el mundo cotidiano de ser sí mismo.” (p.139). 

   Todo el mundo social  o casi todo por no generalizar, sus movimientos giran en torno a 

referencias con un modo de estar y convivir en la otredad con el entorno, ese mundo de  

representaciones simbólicas inseparables de lo histórico y cultural, desde el cual, logran 

configurarse significados que no escapan a los errores, percepciones, prejuicios, emociones no 

pocas veces contradictorios entre sí, pero que son humanas, más no manifestaciones de un orden 

físico cuantificable en su construcción; por ejemplo, no podemos asegurar las mismas 

interpretaciones con los mismos contenidos  en una protesta cívica de la etnia guajira en  el  Zulia; 

con otras que expresen los pemones en Bolívar?. Pueden ser datos, en tanto, acontecimientos, pero 

el constructo cultural que les impulsan es distinto en sus manifestaciones simbólicas y en las 

representaciones reales. En ese sentido ¿Podríamos inferir que tienen una misma idea e 

interpretación sobre la realidad o la ciudadanía?. Obviamente, las formas descritas son diferentes 

dados los escenarios particulares  en que se sitúan, ellos responden a un lugar que es su centro 

probablemente no sean similares en sus aspectos significativos, aunque puedan ser  contrapuestos  

en sus perspectivas vivenciales, así como lo es las formas para comprender la ciudadanía diferente, 

desde luego, al imaginario del citadino, en este caso aprehendido por le herencia histórica, quizá 

nada tenga que ver con el hombre de la ciudad; en ese sentido, la realidad responde a ello, aunque 

podrían ocurrir en un mismo tiempo y país, razón por la cual, difícilmente pueden ser aprehendidas 

como argumentos generales válidos para ambos casos. 

     Sumergirnos en ello, nos coloca ante una postura del conocer que no nos remite hacia la 

búsqueda de la verdad absoluta, sino donde asirnos para aproximarnos, hacer inteligible al proceso 

investigativo. Al respecto, postula Kuhn (1971) dos aspectos fundamentales que definen los 

paradigmas.  

Por una parte, significa toda la constelación de creencias valores, técnicas, etc., que 

comparten los miembros de una comunidad dada. Por otra parte, denota una especie de 

elemento de tal constelación, las concretas soluciones de problemas que, empleadas como 



  

39 
 

modelo o ejemplos pueden reemplazar reglas explícitas como base de la solución de los 

restantes problemas de la ciencia normal. (p.269). 

 Siguiendo a Kuhn, dicen Hurtado y Toro (2007). Paradigma es una estructura coherente 

constituida por una red de creencias metodológicas y teorías entrelazadas, que permiten la 

selección y evaluación crítica de temas problemas y métodos. (p.12). Es decir, constituye un plan 

maestro con el cual pretendemos abordar la realidad, sin que por ello, ocurra alejamiento de los 

valores y creencias consustanciales a la naturaleza humana. 

  Cómo lo hemos venido asomando, el paradigma considerado es el humanista, llamado por unos 

constructivista y otros interpretativo, a fin de cuentas no hay hasta ahora consenso en cuanto a ello, 

pero sí acuerdos en su caracterización, siempre en oposición al positivismo, aunque tampoco están 

saldadas las diferencias entre uno y otro a pesar de la aceptación de métodos mixtos donde entran 

en juego la combinación metodológica; debate al que no vamos a entrar. 

  Ahora bien, considerar la vida misma como un hecho cognoscible proclive al conocimiento, 

choca con las máximas establecidas por el paradigma positivista, las relaciones causa efectos, lo  

mensurable y comprobable convertidos en leyes generales por una verdad objetiva, niegan con 

tales postulados la urdimbre socio-histórica del investigador, la naturaleza en  movimiento de los 

hechos sociales, su propia mutabilidad cuando separa al objeto investigado de quien investiga del 

objeto, dando pábulo a una verdad absoluta. Sigamos entonces, los argumentos de Hurtado y Toro 

(2007). 

 Los hechos son científicamente cognoscibles y todo lo que este fuera del conocimiento 

científico es incognoscibles. Esto origina dos consecuencias fundamentales; por una parte, 

la deificación o mitificación de la ciencia como único conocimiento valedero y, por la otra, 

la consideración de la experiencia sensible como base de todo proceso por conocer, por lo 

tanto, todo  conocimiento  discurre en la experiencia, es fenoménico y todos los fenómenos 

que puedan conocerse, obedecen a leyes naturales, las cuales son constantes y necesarias. 

(p.31). 

     ¿Qué puede haber en el mundo social que no pueda ser proclive al conocimiento?  La respuesta 

a tal interrogante está en la diversidad del conocer, en el entendido de quien investiga pertenece a 

un realidad social, posee un  cúmulo de creencias y valores imposibles de sustraerse a menos que 

se entrampe en la búsqueda constante de verdades absolutas, halladas solamente en las ciencias 

fácticas, en los experimentos físicos, químicos o matemáticos, pero en el campo social las verdades 

adquieren significados relativos, cómo  pueden ser  conceptos tan abstractos y polisémicos, cómo 

cultura; en ese particular, Habermas citado por Carr y Kemmis. (1988).  



  

40 
 

El conocimiento nunca es producto de una “mente ajena” a las preocupaciones cotidianas; 

por el contrario, se constituyen siempre en base a intereses que han ido desarrollándose a 

partir de las necesidades de la especie humana y que han sido configurados por las 

condiciones histórico sociales. (p. 147). 

      En clara polémica con el paradigma tradicional, Habermas apunta a ese mundo social en el 

cual se encuentra inmersa la especie humana, puesto que, el saber está allí como expresión vivida 

en medio de transformaciones que no suelen apreciarse e interpretarse de manera inmediata por 

parte de los seres humanos y sociedades; sino. ¿Cómo podríamos explicar el avance científico 

desde la revolución industrial hasta ahora?. En ese particular, los saberes están por interés humano, 

por condicionamientos, necesidades, por imperativos societarios, económicos, culturales y 

políticos, de algún modo modifican el quehacer, así como la aprehensión del saber y, por ese 

imaginario trascendental que los induce al ahondar en sus complejidades para nada universales. 

    En ésta perspectiva, Maldonado y Delgado (2020), citan a Strauss y Corbin para precisar la 

orientación social del paradigma cualitativo.  

Puede tratarse de investigaciones sobre la gente, las experiencias vividas, los 

comportamientos, emociones y sentimientos, así como el funcionamiento organizacional,  

los movimientos sociales, los fenómenos culturales y la interacción entre las naciones. (p. 

18). 

 

     El asunto no queda ahí, la investigación cualitativa en sus diversas variantes metódicas supone 

una construcción social de significados a partir de las experiencias vitales de los sujetos sociales, 

su andamiaje cultural, valores y creencias con las cuales definen al entorno y sus lazos 

contradictorios con este, en ese sentido, Maldonado y Delgado. 2020), citan a Sutu (2001). “Las 

metodologías cualitativas son apropiadas cuando el investigador se propone investigar la 

construcción social de  significados, las perspectivas de los actores sociales, los condicionantes de 

la vida cotidiana” (p. 19.). El transitar por la visión del mundo cualitativo, conduce  a varios planos 

en su construcción, miradas que aluden a características pentadimensionales, vale decir, lo 

ontológico, axiológico, teleológico, epistemológico y metodológico, cuyas dimensiones 

constituyen los elementos esenciales en la definición paradigmática. 

    La elección del paradigma cualitativo o humanistas conduce a precisar uno de sus aspectos 

fundamentales,  nos referimos al plano ontológico; si bien tomamos la relación sujeto objeto, en 

cuanto, a una unidad con lo cual nos aproximamos al fenómeno a estudiar, esa misma imbricación, 

alude al diálogo inseparable entre el conocimiento de quien investiga con el sujeto/objeto 

interpelado, en virtud de que ambos  son parte de una misma realidad, una sujetivación 



  

41 
 

interdependiente consustancial a las experiencias cotidianas. En ese sentido Ramos (2015) citando 

a flores (2008).  

En oposición al determinismo del paradigma positivista en el constructivismo el relativismo 

afirma que no existen realidades únicas y determinadas, sino construcciones que responden 

a la percepción individual de cada individuo, lo que construye diversas necesidades e 

interpretaciones de lo que rodean a los individuos (p. 14). 

     Al considerar la ciudadanía como invención y vivencia social creada a partir de las diversas 

formas de pensar la realidad de los seres humanos, no es posible sustraernos de nuestro propio 

entorno, de esas relaciones contradictorias  con la otredad, cuya naturaleza es variada en 

significados y contenidos, aunque  no poseen en sí mismas una naturaleza única pese a la 

abstracción impuesta desde las estructuras políticas, pues, la realidad está compuesta por 

construcciones impregnadas de matices culturales, religiosos, psicológicos, políticos y vivenciales 

dispares entre sí, desde las cuales, no podríamos  llegar a elaboraciones conceptuales definitivas, 

aunque tampoco, es la realidad definitiva. 

   Ahora bien, el paradigma que hemos adoptado, responde  a un episteme intersubjetivo, relacional 

en virtud de la óptica con que observamos los fenómenos que nos afectan, describimos y 

percibimos. En efecto, apunta Ramos (2015).  

la realidad se encuentra dentro de los significados que un grupo humano construye, la forma 

para acceder a ella es la interacción subjetiva entre los actores del fenómeno, donde el 

investigador no es un individuo ajeno, sino que es un miembro más con la misma 

importancia. (p. 14). 

 

   Ese mundo cotidiano es construido por la mente, por los pensamiento  que nos hacen abrazar o 

rechazar una idea que pudiese encontrar eco en otros, pero que en sí constituyen la imbricación 

contradictorio ente yo sujeto con  mis experiencias objetos de interpretación, esto es, no 

necesariamente podemos hallar interpretaciones o comprensiones de la realidad semejante o con 

el mismo tenor que nuestros interlocutores, porque a decir verdad, todos formulamos ideas 

contingentes ante un mismo fenómeno, muy a pesar de los factores ideológicos y cultural 

subyacentes manifestados a viva voz o mediante un texto público. Como alude, Maffesoli (2022).    

Esa sensibilidad completa, compleja, holística, permite captar desde adentro, la cultura propia de 

la vida cotidiana. Lo cotidiano vivido en el presente, es aquello que actualiza lo sustancial.”  (p. 

25).  

     Ahora bien, en el plano epistemológico desde la perspectiva cualitativa o humanista, la verdad 

en el mundo social no es de naturaleza absoluta, sino relativa, es decir, en la acción social o para 



  

42 
 

decirlo mejor en la realidad  existen múltiples verdades, al ser así resultan absolutas, tampoco leyes 

generales ajustadas a fenómenos particulares; en consecuencia,  presupone esto una construcción 

con el otro en permanente interacción donde no existe una independencia con el lenguaje, puesto 

que, éste resume la explicación de la existencia que se reelabora a la medida de los movimientos 

y transformaciones societarias donde se encuentran inmersos el género humano, por ello, la 

relatividad interpretativa del mundo social.  

      Si bien, el paradigma escogido hace énfasis en la reelaboración de los fenómenos particulares, 

no es menos importante la aptitud metodológica con la cual accedemos a ello, por consiguiente, 

aunque reelabora y comprende al mundo social, no es menos, cierto que tal consideración 

coadyuva a desarrollar nuevas vías para aproximarnos al complejo mundo societario, lo cual, no 

quiere decir que, en términos metodológicos se conviertan en dogmas o camisas de fuerzas que 

impidan la innovación investigativa, llámense investigación acción, o cualquier otro método. 

      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

43 
 

 

SECCION  IV 

 

En este aparte, definiremos la ruta metodológica a seguir, las matrices para organizar la 

información, el diseño, tipo de investigación y la interpretación de los hallazgos 

 

4.1.  El Plano metodológico. 

     

           

      Cualquier estudio que pretende indagar acerca de un aspecto de la realidad social, 

necesariamente conduce hacia un posicionamiento paradigmático, especie de hoja de ruta sobre la 

cual se deben plasmar los senderos que atraviesan desde sus inicios hasta el final todo proceso 

investigativo. En este caso, no pretendemos volver sobre lugares comunes para avivar un debate 

inacabado entre los epistemes positivista, post positivista, el paradigma cualitativo o los métodos 

integrados, pues, consideramos la autonomía de quien investiga como factor fundamental de libre 

elección, es decir, el investigador sabrá qué cosa interrogar, como interrogar y cómo buscar 

sistematizar, organizar, reflexionar, interpretar y comprender lo que expresan los hallazgos, 

documentos o textos, entendiendo esto último, no sólo lo escrito, también lo verbalizado y las 

imágenes surgidas de la interacción humana, sean que expresen arte o no, todo ello encuadrado en 

una temporalidad e historicidad susceptibles al conocimiento, cuyo substrato socio cultural se 

representa así mismo, vale decir, tal  como es; por consiguiente, nada en el mundo social es 

inmutable o sometido a leyes universales.  

     Una premisa que no debemos pasar por alto, cuando nos referimos a paradigmas, la 

encontramos en una sentencia de Feyerabend. (1986).” No hay nada establecido para siempre, 

ningún punto de vista puede ser omitido en una explicación comprensiva.” 7(p. 16).  Desde luego, 

la realidad es una construcción humana susceptible de ciclos largo o cortos, impregnados de 

certezas e incertidumbres, procesos de estructuración, desestructuración, transformaciones y re-

significaciones vehiculizados por una cultura o culturas  que les sacude; ahí se sitúa la crítica, 

                                              
7 Subrayado nuestro. Siempre se tenido la presunción que los métodos de investigación son una camisa de fuerza que 

debe transitar quien investiga, sin embargo, se obvia la libertad epistémica para abordar los fenómenos, aún más si se 

trata del mutable mundo social donde las singularidades socio-culturales impugnan el establecimiento de leyes 

generales, por consiguiente, tales particularidades no pueden ser omitidas como parte de una totalidad.  



  

44 
 

indagación y expectativas agenciadas desde lo intrasubjetivo,  intersubjetivo y  transubjetivo; 

quiere decir esto, que las construcciones epistémicas son parte de la imbricación entre lo que se 

quiere conocer y el que conoce, cuya lógica no está exenta de dogmas, visiones del mundo que 

pretenden aproximarse a una realidad en esencia rizomática, esa conexión entre redes de redes que 

dibujan una realidad difícil de obviar, por ello, no puede haber omisión en sus aspectos relevantes, 

tampoco llegar a su comprensión como algo establecido, inmutable o general, puesto que, en el 

mundo social no existen argumentos definitivos, ni mucho menos acabos. 

      La realidad social o los fenómenos contenidas en ella, constituyen un red de redes donde están 

inmersos sociedades e individuos; en consecuencia, los objetos/ sujetos investigados y el 

investigador no pueden sustraerse porque son parte de su dinámica, por tanto,  inmanentes a una 

realidad concreta, particular y plural, es decir, una totalidad que no deja de ser al mismo tiempo 

singular, de allí la dificultad para establecer leyes generales aplicables a cualquier escenario del 

mundo humano, pues allí yacen  signos contradictorios, espaciales, temporales, heterogéneos y 

culturales en su propio devenir,  en cuanto,  a lo que supone, expresa y entraña la mutabilidad que 

lo engendra. 

     Sin duda alguna, hablamos de un imaginario del mundo, una forma de acceder a él, entendiendo 

las realidades socio-culturales en los términos descritos, sin dejar de lado, el devenir que marca 

sus mutaciones, así como, los significados surgidos de una racionalidad comunicativa y simbólica, 

desde la cual, se configuran y reconfiguran conceptos, cuyas construcciones son parte de la 

decantación del espíritu humano en su largo tránsito. Tal como señala  Rodríguez. (2007), cuando 

alude a Dilthey. “el espíritu humano objetivo, es la decantación o producto de la vida humana, 

donde están presentes los acontecimientos del pasado y el individuo como soporte de la comunidad 

(p. 3).Es decir, el ser humano ante sí mismo y ante la exterioridad del contexto, el entorno. 

     Por lo tanto, la esencia de los seres humanos no puede verse fuera del contexto histórico, para 

ser más claro, en un propio tiempo/espacio particular y diverso, ese devenir contenido en la 

existencia del hombre, su relación con la otredad y lugaridad. Por ello, Rodríguez (2007), 

siguiendo a Dilthey, señala un aspecto fundamental  

La conciencia histórica quiere adentrarse en la realidad de la acción humana y, a partir de 

ella, hacerse con la intención, los deseos y la voluntad de los seres humanos. Las ciencias 

del espíritu no predicen el curso de la historia, pretenden realizarlo, intervenir en él e 

impulsarlo desde la acción humana diferente, libre y creativa. Aspiran a potenciar la 

creatividad y la libertad. (p. 4).  



  

45 
 

      El  estar ahí consciente de su rol no lo aleja de la comprensión de su entorno, lo sufre, lo lleva, 

lo conduce a un marco de relaciones desde sí mismo con la realidad, no puede sustraerse porque 

es parte de su existencia, independientemente del posicionamiento  social e incluso ideológico 

donde se encuentre. Las tensiones que surgen de ello, sin duda alguna, presuponen fricciones 

internas que dominan las acciones colectivas e individuales, aunque fuerzas externas, sobre todo 

asociadas al poder condicionan sus propias acciones, suerte de oxímoron, es decir, esa 

aproximación al contrario para convivir, ese transitar y fluir de resistencias donde adquiere 

comprensión  la vida común.  

     Desde ésta perspectiva, el paradigma cualitativo nos abre la posibilidad para adentrarnos, 

aproximarnos a lo que esperamos conocer de ese mundo de interacciones humanas desde lo 

fenomenológico y hermenéutico, métodos con los cuales ahondaremos en la comprensión de los  

significados. En ese particular, resulta fundamental hallar otra mirada en las representaciones 

simbólicas, ese universo mental de los ciudadanos no políticos, pues son ellos quienes les dan 

contenido a las experiencias,  análogas a la narración de los actores políticos; allí donde 

describimos las vivencias y formas de entender la sociedad. Así pues, indica Muñiz (1998).  De 

este modo, la realidad quedaría sustanciada en lo que es (forma), en cómo debe ser para ser ella 

misma y no otra cosa (ejemplaridad) y para qué sirve o qué valor funcional posee (finalidad). (p. 

16).  

   Ahora bien, la visión y posicionamiento epistémico siguiendo lo arriba mencionado, alude a unas 

formas que mutan a lo largo de tiempo que se objetivaban, pero además, se subjetivaban a partir 

de la percepción de los sujetos sociales al contacto con la realidad para dar forma a valores  y 

creencias incorporados, no necesariamente universalizadas como los derechos, libre opinión, 

derecho a la vida y la salud dentro de la formalidad que comporta esto, sino como una práctica 

configurada en el escenario existencial de los deberes, ese espacio donde fluyen las percepciones 

de los  contrarios. 

   Igualmente, el punto de arranque implica la adopción de una visión del mundo que posee en sí 

mismo su propia historicidad, sus encuadramientos y direccionamientos, sin ellos sería imposible 

abordar las mutaciones, los procesos de cambio que atraviesan al tejido social, aspectos en 

resumidas cuentas entrañan una visión del mundo. En ese sentido, consideramos relevante lo 

expresado por Guba y Lukman (1994). Puede considerarse como un conjunto de creencias  básicas 



  

46 
 

basadas en supuestos ontológicos, epistemológicos y metodológicos, puestos en escena por una 

comunidad científica. (p. 119). 

     Para ambos autores, las posturas ontológicas definen los cimientos de cualquier proceso de 

investigación e incluso las posturas ético-morales que les guían, por ello, al menos en las ciencias 

sociales no existen verdades únicas e incuestionables, por el hecho que, la vida social, económica, 

política y cultural se encuentra en constante movimiento, poniendo a prueba lo conocido. Ante 

ello, el plano ontológico con el cual se configura una investigación, necesariamente tiene que estar 

precedido de una realidad tal y como se presente dentro de una dinámica sujeto/objeto en tensión, 

donde no es posible distanciamiento alguno, ergo, quien investiga es parte inherente al fenómeno, 

por tanto, no está  libre de incertidumbres, pues desde allí emergen interrogantes ancladas en 

supuestos axiológicos, por ello, resulta fundamental las creencias que moldean la construcción del 

conocimiento, más allá de los supuestos teóricos. 

     El paradigma cualitativo, no se centra en leyes generales, sino en la búsqueda de significados 

con los cuales explicar la naturaleza del fenómeno a estudiar; arribar a esa estructura que se expresa 

en el lenguaje, nos aproxima a un concepto histórico, variable y dinámico, es decir, no se trata de 

un dato que requiere cuantificación, sino más bien como se entabla el  vínculo dialógico entre lo 

investigado y quien investiga. 

     Para el paradigma cualitativo  como suelen decir los expertos, su objeto de estudio son las  

representaciones simbólicas, el lenguaje, los pensamientos y la cultura, los cuales  explican o 

pretenden explicar una realidad sin llegar a convertirse en verdad incuestionable. Como argumenta 

Ramos (2025).  

El estudio cualitativo busca la comprensión de los fenómenos en su ambiente usual, 

desarrollando la información basada en la descripción de situaciones, lugares, periódicos, 

textos, individuos, etc. (p. 15). 

     Ramos, alude los inseparables vínculos entre los actores inmersos en el curso de una 

investigación, puesto que, toda realidad humana comporta un cúmulo de vivencias no 

necesariamente semejantes en su forma de concebirse, interpretarse o presentarse, pues el mundo 

social es múltiple en sus manifestaciones, más de las veces caótico, cambiante, aunque los cambios 

solo puede notarse en períodos cortos, medianos y largos dependiendo de las situaciones, pues 

para el caso que nos ocupa, interesa conocer los significados de la ciudadanía y su transformación 

en un tiempo relativamente corto, el cual está definido por los procesos de cierta decantación 

política, debido a la disminución de la virulencia que azota el acontecer de lo público. 



  

47 
 

     Indagar en torno a un concepto tan complejo y polisémico como la ciudadanía en su acepción 

plural, nos conduce atravesar  otros senderos distintos  al dato empírico, mensurable impregnado 

de abstracción y uniformidad cultural, como si fuese un fenómeno único circunscrito 

exclusivamente a la esfera política  y legitimado por la estructura jurídica de los Estados modernos, 

por tanto, ajeno a las reflexiones vivenciales de los sujetos; no obstante, las interpretaciones 

surgidas del intercambio humano sea cara a cara o a través de medios de difusión masiva, escapan 

a la rigidez del abstracto cuerpo de leyes e incluso del circo electoral; se trata, entonces, de las 

formas en que describimos nuestra propia realidad, ese cúmulo vital reinventado socialmente en 

un tiempo y espacio compartido contradictoriamente, susceptible a novedosos imperativos y 

significados expresados en las metáforas, allí adquiere sintonía con lo cotidiano lo distinto, ético-

moral y cultural inherentes  a los seres humanos; cómo señala, Cárcamo (2005). Parafraseando a 

Weber.” Concepto que implica que cualquier acto realizado por el o los individuos posee una 

"carga" de intencionalidad propia, lo que supone la presencia de elementos subjetivos internos en 

el actuar de los sujetos” (p. 17).  En efecto, surgen esas construcciones a partir de actos conscientes,  

cargados de nuevas valencias y contenidos que podemos interpretar e incluso comprender a partir  

del enfoque hermenéutico, sin que suponga esto, un arribo conceptual absoluto y definitivo, mucho 

menos homogéneo. 

     En esa búsqueda de construcciones intersubjetivas, apelamos a la investigación cualitativa 

desde un enfoque hermenéutico/ fenomenológico. Para arrancar este enfoque consideramos como 

un aspecto fundamental, sin caer en el psicologismo atribuido Husserl (1982).  

La fenomenología se restringe a la esfera de lo que se da puramente así mismo; a la esfera 

de aquello de lo que no solo se habla y que no solo se mienta – tampoco a lo que se  percibe, 

sino a la esfera de que esta dado en el sentido en que está mentado, y dado ello mismo en el 

más estricto sentido, de tal  modo lo mentado deja de estar dado (p. 61.). 

 

En otras palabras, los fenómenos humanos están allí como parte de una realidad; no obstante, 

encontrarle sentido implica ir más allá de lo dado, es decir, hallar sus significados sin que pretendan 

ser una verdad absoluta, sino que muta en las subyacencias del sentido común, ergo, en su 

valoración en sí, lo que lo determina, como es aprendido mediante el lenguaje y sus significados, 

en suma, lo oculto tras el fenómeno, ir más allá de lo evidente, lo cual quiere decir, que todo objeto 

en sí mismo tiene un marco relacional que lo comporta, lo hace vivencia, lo materializa. Citemos 

nuevamente a Husserl (ibídem).  



  

48 
 

Son y están dadas en sí misma en el fenómeno y a merced del fenómeno. Son y valen, 

ciertamente como individualmente separados del fenómeno (la conciencia de estar dada), 

singular; pero esencialmente son inseparables de él. (p. 104).  

 

     La realidad y el conocimiento son creados y recreados por el sujeto, por lo tanto, las 

experiencias al contacto con el mundo existente, tampoco son aislados, concuerdan o discrepan en 

su presencia y permanencia, cuyo carácter heurístico apunta a la descripción y comprensión sin 

deslastrarse de la escala axiológica y creencias de quien investiga con respecto a lo  interpelado, 

por ello, la exteriorización del mundo social apunta a otras formas  de investigar, por el hecho 

mismo de privilegiar lo subjetivo, e intersubjetivo  sin llegar a descomponer lo existencial y sus 

expresiones de sentido, campo de la hermenéutica y la fenomenología. 

     Ambos métodos guardan un estrecha correspondencia, puesto  que presuponen una carga 

intersubjetiva moldeada por los procesos de crisis y calma, desde las cuales las sociedades e 

individuos surcan  líneas espacio/temporales en sus propias realidades, mostrando diferencias 

difíciles de generalizar por lo diverso y complejo en que puedan accederse a los fenómenos per se, 

vale decir, lo que son, presencia y representación cultural; por tanto, al plasmarse en su 

complejidad escapan al escrutinio de métodos rígidos; En tal sentido, resulta pertinente, no obviar 

el sentido de la historicidad de los fenómenos y los procesos de cambios o mutaciones que van 

adquiriendo los conceptos a través de su simbología, significados y aprehensiones. Por tanto, 

consideramos  fundamental lo que plantea Bericat. (1998).  

tienden a los procesos o diacronías de los fenómenos sociales; que analizan en profundidad 

el fenómeno de estudio; que observan desde el punto de vista de la subjetividad de los sujetos 

investigados; que no descomponen la realidad social de un objeto en sus partes componentes, 

sino que buscan su identidad en la peculiar estructura de relaciones que  mantienen sus 

elementos; que operan por inducción, otorgando importancia clave al contacto vivo con el 

medio social; y que estudian la realidad en su espontánea constitución, sin instrumentos que 

modifican esa misma realidad o la desnaturalizan. (p. 62.).  

     La visión plural con que entendemos la ciudadanía entraña una realidad espontánea con 

identidad propia, vale decir, se manifiesta mediante el proceso de reinvención social, al que 

podemos abordar fuera de lo existencial, pues otro es, el andamiaje cultural que eleva el sentido 

con los cuales la interpretamos, como bien lo expresa, Maffesoli. (2022). Volver a la intención 

“mostrativa” (fenomenológica), que une en una mixtura fecunda, el cuerpo y el espíritu, es decir, 

recuperar esta otra manera de nombrar y analizar la completitud del ser individual y colectivo. (p. 

24). 



  

49 
 

     He ahí lo sustantivo en al visón de los imaginarios que contiene una construcción social, si bien,  

sabemos históricamente que ha sido construida a partir del entramado político, no es menos cierto, 

que se crea y recrea en los entornos sociales desde otras perspectivas sensibles, contrarias a la 

abstracción totalizadora liberal, pues se trata, de otra configuración signada por el individuo en sus 

lazos colectivos sustraído de las ideas formales; en otras palabras, individuos inmersos en su propia 

realidad. Como alude, Maffesoli (2022). 

Esa sensibilidad completa, compleja, holística, permite captar desde adentro, la cultura 

propia de la vida cotidiana. Lo cotidiano vivido en el presente, es aquello que actualiza lo 

sustancial.  (p. 25.). 

     Interpretar usos y prácticas desde el lenguaje oral y escrito, es el desafío porque implica 

explorar en la interioridad de cada quién, máxime cuando el sujeto/objeto está inmerso en un 

realidad, en un mismo tiempo y espacio, cuyos significados y contenidos pueden ser múltiples, a 

pesar de referirse a una misma construcción conceptual, pero que es percibida desde los horizontes 

mentales, culturales, religiosos, políticos en manera distinta, adquiriendo allí el carácter y 

connotación  plural  y diversa  e incluso impactando al tejido societario. La inquietud de tales 

factores, nos induce a concentrarnos no en la aprehensión de la ciudadanía como un concepto 

sembrado en la tradición política occidental, sino apuntar hacia  la comprensión e interpretación 

de ese universo simbólico develado por el lenguaje escrito, en tanto, parte testimonial de un 

universo singular, donde lo subjetivo/objetivo se revela unido al actor social, participe activo 

perteneciente a un contexto histórico particular.  

   Por este camino que vamos a transitar, la ciudadanía es tan antigua como la hermenéutica a la 

que apelaron Platón y Aristóteles para describir su mundo, ambas se inscriben tempranamente en 

ese esfuerzo, poseen itinerario histórico que comprende cambios de acepciones, como interés por 

lo inmediato. En ese particular, escribe  Grondin (2017), lo siguiente: (a) hermenéutica clásica, 

como arte de interpretación de textos que comprenden la teología, el derecho y la filología, y que 

abarca desde el siglo XVII con Dannhauer —forjador de una hermenéutica generalis— hasta 

Schleiermacher que entra en la segunda mitad del siglo XVIII y parte del siglo XIX; (b) 

hermenéutica metodológica, con pretensión universal para uso en las “ciencias del espíritu”, con 

Dilthey a la cabeza de este nuevo impulso en el mismo siglo XIX; (c) hermenéutica existencial —

en nuestras propias palabras— considerada filosofía de interpretación general de la vida, con 



  

50 
 

Heidegger, Ricour y Gadamer como sus principales exponentes en el siglo XX, para luego conocer 

un discutible giro posmoderno, especialmente con Vattimo y también con Rorty.. (p. 95). 

     Más allá de lo considerado por Grondin, y, siguiendo la postura de Gadamer (2005). “… 

designa sobre todo una capacidad natural del ser humano que lo define ontológicamente”. (p. 399). 

La definición ontológica pasa, sin duda alguna, por la subjetivación del pensamiento, sentires, 

pareceres plasmados mediante el indiscutible símbolo humano, el lenguaje, sin dejar de lado la 

interacción con la alteridad, es allí donde emergen las expresiones de sentido, lo relevante, aunque 

es menester dejar claro que, la ciudadanía siempre estará sujeta a sus principios subyacentes a 

pesar de las mutaciones en sus significados. Ese dialogo que en sí mismo es una representación 

del mundo, puede ser refutado o aceptado por quienes lo entablan, aunque no se agota allí, puesto 

que, se trata de una producción intersubjetiva generada en un contexto histórico-social y cultural 

particular, más allá del curso que puedan contener los significados; sin embargo, el propio 

Gadamer (1999).puntualiza. “  comprender e interpretar textos no es solo una instancia científica, 

sino que pertenece con toda evidencia a la experiencia humana del mundo" (p. 32). En otras 

palabras, sin llegar a los reduccionismo ni al subjetivismo extremo. En efecto, desde la 

antropología argumentan Oses y Lanceros (1986). Todo se da en un lenguaje ontológicamente 

cualificado, a la vez creado y creído, lenguaje que articula y constituye el sentido y se manifiesta 

como cultura en la cual, solo en la cual se pueden especificar hechos, objetos, acontecimientos y 

establecer las necesarias relaciones. (p. 21). Hablamos, entonces, de vivencias y expectativas 

plurales en sus significados que no llegan a constituirse en verdades únicas e incontrovertibles, 

sino relativas dada el cambiante mundo contemporáneo. 

     Lo referido por Gadamer, Osis y Lancereos, en torno al andamiaje cultural  contenidos en las 

relaciones intersubjetivas, expresan el sentido plural del mundo individual y colectivo, cuyos 

relatos advierten acepciones distintas. Al comprender la ciudadanía como una construcción plural 

a la vez cultural, apuntamos al intercambio humano, en tanto y cuanto, vía expedita para alcanzar 

nuevas configuraciones nacidas del entramado societario, vivencias susceptibles con las que se 

revelan escenarios análogos a lo formal para coexistir en tensión con los supuestos morales 

establecidos por la experiencia o por costumbres. Allí donde se alzan las valoraciones del sentido 

común, las expectativas y lo que se espera de la otredad. En ese particular, ¿Le resta potencia a lo 

que comprendemos desde la percepción del sentido común?, ese espacio tan vital del quehacer 



  

51 
 

donde estamos cara  a cara con las dolencias, exclusiones conscientes e impuestas por la dinámica 

del poder  del poder   interpretamos el quehacer y las dolencias percibidas en la cotidianidad.  

     Sin embargo, no es que se pretenden usar la expiación subjetiva como única y verdadera 

comprensión del mundo social, al contrario, las realidad humana se recrean y reconfigura 

dependiendo de los escenarios, por lo tanto, los significados que manan de tales vivencias no 

suponen generalidades, mucho menos absolutas verdades,  puesto que, los contextos históricos son 

múltiples, variados, dialécticos, así como,  las expresiones de sentido contenidas en los relatos o  

metáforas, todo presupone un andamiaje cultural heterogéneo, personal con los que se interpela al 

espacio tiempo sujeto a las interacciones humanas, por lo tanto, constituyen una pervivencia con 

los otros cultural, no exenta de prejuicios al acercarnos al objeto estudiado, pues inmersos están, 

la valoración axiológica del investigador cómo quienes escriben  un documento o narración del 

mundo circundante. Según subraya, Karzmarezyk (2007). 

 Una estructura indispensable de la comprensión en sus diferentes niveles, es necio ver en 

los mismos únicamente la expresión de la subjetividad arbitraria del investigador. (p. 34). 

     

     Efectivamente, cualquier explicación de la realidad humana contiene en sí mismo una 

estructura de pensamiento diversa, compleja y antagónica, lo cual no significa que no pueda ser 

comprendida en sus distintos niveles, cosa que no se puede ignorar a pesar de las inclinaciones 

racionales del investigador y los aspectos que brotan del sistema social para colocar en tela de 

juicio el sentido común sea arbitrario o no. 

      

 

Tipo de investigación. 

     Todo proceso investigativo debe tener correspondencia con el paradigma que guía la 

construcción del conocimiento, en este caso, nos referimos al paradigma cualitativo enfocado en 

la hermenéutica y la fenomenología como método para interpretar y describir las expresiones de 

sentido con las cuales comprendemos el fenómeno cultural de la ciudadanía, no como una forma 

de entenderlo en términos de la impersonalidad impuesta por la abstracción formal la formalidad, 

antes bien,  como una creación parcial y episódica de nuestro acontecer siendo a la vez 

sujeto/objeto al ser parte de un mismo tiempo y  espacio socio histórico y cultural, además, 

protagonistas de un incierto presente. Considerar esto, nos aleja de una realidad dada y mensurable 

incapaz de descifrar el enunciado metafórico de un relato. 



  

52 
 

       La elección cualitativa de la investigación y su orientación descriptiva se entiende como la 

interpretación de lo real introyectado por los seres humanos en su relación dialéctica con la 

alteridad y el contexto, según escriben Berger y Luckman (1968). La vida cotidiana se presenta 

como una realidad interpretada por los hombres, y que para ellos tiene el significado subjetivo de 

un mundo coherente. (p. 34).  Al que se debe agregar cambiante, por lo tanto, en esa interpretación 

el ser humano se constituye en sujeto/objeto, condición en la que no puede sustraerse totalmente, 

por el hecho ordinario, la realidad no es absoluta en sus significados, además episódica y parcial 

inmersa en los escenarios naturales de convivencia, compromiso y reciprocidad. 

       La investigación cualitativa, tiene características distintas a la pregonada por  el positivismo; 

Para Taylor y Bogdan. (1994).”Desarrolla conceptos, intelecciones y comprensiones partiendo de 

pautas de los datos, y no recogiendo datos para evaluar modelos, hipótesis o teorías 

preconcebidas.” (p. 20).  Efectivamente, al suponer relaciones intersubjetivas abiertas, vivenciales 

contrarias a datos cuantificables o ajustadas a un marco conceptual pre definido, marca un hito 

distinto, no solo en el enfoque, también en el diseño; en consecuencia, la orientación está centrada 

en el análisis de contenido de las fuentes, pues, es allí donde afloran con naturalidad valores, 

creencias, mitos, además de un contexto mundano entrecruzado por el sentido común, 

construcciones mentales, cultura, que describen un creación y recreación de un mundo 

contradictorio. En ese particular, la realidad se interpreta, y describe a partir de una estructura 

simbólica dialogante, en la cual,  irrumpen construcciones teóricas constitutivas del hacer  social 

con sus rasgos autónomos, ese mundo vital articulado a la libertad e igualdad según las formas en 

que son percibidos en las interacciones entre los seres humanos.     

          Según expresa, Córdoba (1990), citado por Hurtado y Garrido (2007). “”Se reivindica la 

propia experiencia humana, la propia subjetividad como fuente de conocimiento, aplicando 

estrategias de observación más holísticas, “observando me observo”, “tratando de comprender me 

comprendo”. (p. 119. ).  El hecho de que el investigador en su condición  subjetiva éste inmerso 

en la construcción del conocimiento indica la naturaleza inductiva en la investigación cualitativa, 

sus recodos para acceder a una realidad diversa, compleja siguiendo los constructos surgidos en 

relación a la alteridad, así como, al contexto histórico social donde se gestan las expresiones de 

sentido. 

    Una de las características fundamentales que conviene resaltar del hacer y ser cualitativo las 

enuncian Hurtado y Garrido (ibídem). 



  

53 
 

 Descubrir la intención que anima al autor: la intención íntimamente ligada con los valores, 

que son los que guían la vida humana; Descubrir el significado que la acción tiene para el 

autor. Ello se ha puesto más en evidencia con la racionalidad dialógica propia de estos 

tiempos y exige conocer procesos mentales, el contexto en que se refiere una expresión o 

acción   socio cultural que ha significado a las expresiones. (p. 124).  

     Por otra parte, la indagación de la vida interior del interlocutor, en este caso la prensa conduce 

a la complejidad que supone develar las expresiones de sentido, cuya tarea implica una relación 

sujeto/objeto insustituible, como bien lo expresa Medrano (2020).” El sentido no solo es objeto 

sino también sujeto << no dado >>. Como solo verdad objetiva (por eso hablamos de verdad-

sentido), pero tampoco “puesta” por una razón subjetiva (por eso hablamos de verdad-razón), sino 

interpuesta subjetiva-objetiva.” (p. 921.). Refiere el autor arriba mencionado, la verdad como 

expresión de sentido está en la metáfora escrita por el sujeto/objeto, es su mundo el que se hace 

presente mediante el lenguaje; la verdad razón se aloja en quien interpreta desde su valoración 

axiológica, pero también en el análisis de contenido que arroja una multiplicidad de significados, 

no siempre coincidentes con el universo mental  del investigador. Se trata, entonces, de un dialogo 

relacional, intersubjetivo, relativo a la vez plural y abierto. En virtud de quien investiga, no puede 

interpretar y comprender la totalidad del texto y el universo del autor, sino aproximarse hacía lo 

relevante del relato sin llegar al fin último. 

     En ese sentido, los documentos hablan por sí solos aunque no suponen un fin último, todo estará 

abierto a las interrogantes que se formulen, a las inclinaciones del investigador y quienes escriben 

en las fuentes. 

 

Diseño de la investigación.  

     El diseño de la investigación cuyo enfoque epistémico es la hermenéutica y la fenomenología, 

es de orientación documental, lo cual supone indagación, interpretación y compresión mediante 

un análisis de contenido dispuesto a revelar, significados, patrones y generalidades halladas en las 

fuentes sometidas a revisión; sin embargo, no se trata de sentidos literales, al contrario, es un 

ahondar en el substrato cognitivo y explicativo de quienes escriben en las fuentes consultadas para 

lograr una mayor asertividad en los contenidos expuesto. 

  El diseño que hemos elegido, involucra un diálogo intersubjetivo complejo movido en medio de 

prejuicios, preconceptos, contexto histórico particular, cuya interpretación señala un recurso 



  

54 
 

explicativo e interpretativo asequible a través del círculo hermenéutico, es decir, un modo no lineal 

para abordar los documentos, lo cual supone un ir y venir en el texto para revelar los cómo y los 

porqués, en otras palabras, esa combinación intersubjetiva no pocas veces contradictoria 

confrontadas por el  investigador cuando profundiza en el mundo de quien escribe en un mismo 

tiempo y espacio; ese dialogar dispuesto a develar la intencionalidad metafórica, esa raíz cultural, 

social, axiológica e ideológica descrita en forma literal o subyacente al relato sujeto a indagación, 

cuyos significados muestran un construcción simbólica, subjetiva que pone a prueba las visiones 

del que interpela en la fuente.    

     La característica inductiva del diseño descriptivo y documental que hemos elegido, guarda 

estrecha relación con el paradigma cualitativo y con el enfoque hermenéutico, posturas que nos 

lleva a la interpretación de los saberes, a esas construcciones solo explicables mediante 

interacciones humanas, pues en ellas, manan pensamientos, visones del mundo, cotidianidad, 

aspectos psicológicos y culturales plasmados en los lienzos del lenguaje, palabras escritas que 

hablan, al tiempo que ocultan significados.  

      Descubrir esos meandros vivenciales consustanciales al estar ahí nuestro, nos lleva a un 

movimiento circular, vale decir, interrogar la fuente para encontrar respuestas no definitivas, 

contrastar las pre comprensiones, reconocer prejuicios los nuestro y los expuestos en el documento, 

fusionar horizontes y contextos, escuchar las respuestas del texto, por último, aplicar o extraer las 

expresiones de sentido. Este desplazamiento circular gadameriano, permite situarnos  en dos 

interpretaciones de la realidad que implican ver el todo, las partes y viceversa, pero además 

contrastarlas e incluso contraponerlas en ese estar dentro y afuera; por consiguiente, no hablamos 

acá de un diseño de investigación neutro, tampoco sujeto a un constructo teórico predefinido, al 

contrario, se trata de construir un concepto de ciudadanía que aflora a partir de las relaciones 

subjetivas, de la intelección con el otro que escribe, piensa, anhela y critica desde su propia 

posición, distinta  a la idea dominante instituida. 

    Desde la perspectiva en que nos enfocamos, buscamos entender y comprender al fenómeno 

desde el saber cotidiano, es decir, en su invención social y comunicativa, allí donde entra la 

interpretación y los senderos que sigue el proceso investigativo en su misma esencia, 

caracterización, toma de posición ante la realidad inmediata. 

     Por otra parte, el diseño descriptivo y hermenéutico fija las pautas a través de las cuales, 

podemos revelar la intencionalidad de autor del texto, al propio tiempo que, el investigador 



  

55 
 

contraste los posicionamiento culturales, ideológicos y políticos subyacentes en las metáfora que 

advierten expresiones de sentido semejantes o no con quien investiga, lo implica  un proceso de 

reformulación conceptual en ambos sentidos, por un lado, las respuestas surgidas de la 

interpelación del documento, lo oculto para encontrar sentido; por el otro,  los propósitos del 

investigador y a la propia realidad de éste. 

       

Técnicas de investigación y procedimientos. 

    Para muchos investigadores el análisis de contenido constituye un método para aproximarse a 

la realidad, no obstante, para el caso que nos ocupa, la técnica  es el análisis de contenido y la guía 

para arribar  son los artículos seleccionados para tal fin, en ese sentido,  Lo primero que debemos 

conocer es que, toda interpretación del pensamiento humano es multifactorial, por lo tanto, el 

primer paso hacia la comprensión de un texto consiste en formular interrogantes y lograr  empatía 

con el autor del texto; segundo paso, revelar la intencionalidad de quien escribe el texto;  tercer 

paso, contrastar e interpretar los significados de las partes con el concepto general; cuarto paso, 

descifrar la estructura del lenguaje que quiere decir y el contexto; quinto paso,  categorizar y 

esquematizar la información y contrastarla con las  pre comprensiones del investigador y, por 

último, definir la construcción conceptual manada del intercambio intersubjetivo y comunicativo 

plasmados en las fuentes documentales. 

     Un paso más en el análisis de contenido tiene que ver con varios elementos a saber: Unidad de 

registro, sistema de codificación, sistema de categorías (comunes en los textos) e inferencias, está 

última remite a las explicaciones contenidas en los documentos o periódicos. Según cita Andreu 

(2002) a Kripendorf. (1990). 

Se pueden inferir distintos sistemas, como por ejemplo, un sistema social (estructura de 

clase), un sistema de parentesco, un sistema político, un medio de comunicación,... La forma 

de hacerlo es extrayendo conocimientos sobre sus componentes, sobre las relaciones internas 

y sobre las transformaciones. Analizando un periódico, podemos inferir ciertas tendencias 

(cambios ideológicos) a lo largo de un periodo de tiempo, sus patrones de 20 funcionamiento 

(importancia de unos temas sobre otros), interacción entre tendencias (diferencias entre 

periodistas, entre diferentes periódicos.).(p. 19). 

        Precisar en torno al análisis de contenido en tanto técnica conduce a establecer algunos 

aspectos fundamentales que lo diferencian del análisis documental, aunque conviene aclarar que 

está técnica se afinca en los contextos sociales, esas expresiones que emergen de la realidad al ser 

configuradas en sus significaciones por los actores sociales, en el caso que nos ocupa la guía de 



  

56 
 

análisis  (artículos de prensa). En efecto, resulta conveniente puntualizar en el interés 

investigativos, sigamos entonces con Andreu. (2002) 

La primera diferencia entre el análisis de contenido y el textual se basa fundamentalmente 

en que el análisis de contenido se puede realizar también a través de observaciones no 

textuales, por lo tanto las técnicas de análisis de contenido pueden abarcan tanto análisis 

textuales como no textuales. Además, cuando nos estamos 10 refiriendo al análisis de 

contenido de un texto – y, en general de cualquier tipo de expresión- a lo que se está 

aludiendo en realidad, de una forma un tanto paradójica, no es al texto mismo, sino a algo 

que estaría localizado fuera de él y que se definiría y revelaría como su “sentido”.(p. 19). 

 

      En función de la anterior aclaratoria  y de acuerdo a los propósitos de la intención investigativa, 

consideramos los aspectos fundamentales para resumirlos en la triangulación de los artículos 

publicados en el Nacional, Ultimas Noticias y Prodavinci Venezuela entre 1990 y 

2020,consideramos para su selección varios aspectos claves, a saber: En primer lugar,   eludir la 

narrativa política en años críticos, puesto que enturbian la interpretación y comprensión de los 

significados referidos a la ciudadanía en tiempos de baja intensidad visceral; en segundo lugar, 

elegir aquellos orientados a la opinión cotidiana de ciudadanos no políticos para hallar en los 

relatos el substrato cultural con que es definido el fenómeno en estudio; en tercer lugar, precisar 

una narrativa sosegada de quienes escriben para un público diverso desde la aprehensión de la 

existencia individual con repercusiones en la alteridad; en cuarto y último lugar,  lo diverso en la 

argumentación de los articulistas, el primero de ellos, sociólogo y profesor Universitario, el 

segundo, arquitecto convertido en escritor y, la tercera, psicólogo. Y el último, Laureano Márquez, 

politólogo y humorista. Todos ellos hablando de sus vivencias y dolencias socio-culturales, 

siempre refiriéndose a la sociedad donde habitan desde sus perspectivas ético-morales, desde la 

mismidad hacia los otros,  cuyas aprehensiones  revelan una cosmovisión del mundo, una  

lugaridad en él y el deber como motivación de vida, en otras palabras, ciudadanías en tanto 

expresiones diversas con la alteridad, el reconocimiento de sí mismo con el otro y para el otro, sin 

desprenderse de su identidad. 

     Ahora bien, aquí precisaremos el porqué de la técnica del análisis de contenido, sistematiza y 

ordena las ideas de los actores, comparando sus visiones, argumentos, además lo oculto del relato, 

es decir, la intencionalidad y los porqués manifestados en las metáforas, pues solo mediante el 

relato pueden ser coherentes significados y contenidos en un tiempo/espacio. 

   

     



  

57 
 

Tabla 1 

Matriz de procesamiento del análisis de contenido (Artículos) 

 

Línea Unidad de análisis 

(Textos de los artículos). UN5RL 

 

Unidades de contexto  

(Texto evidencia) 

Categorías iniciales 

 

 

 

 

 

 

1 

 

 

 

 

 

 

2 

 

 

 

3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

4 

 

 

UN5RL. Ultimas Noticias. 5 de enero de 1990. 

“Elogio a la soledad” Por: Rigoberto Lanz 
Si uno tiene la desdicha de vivir en el basurero 

ideológico de la flamante civilización capitalista, 
tiene buenas razones para el exilio interno, para 

la reclusión anacoreta que marchita el alma. Esa 

soledad del silencio, es una maldición del 

espíritu que huele a derrota. Hay otra soledad 

que viene en los encantos de la irracionalidad 

que seduce como las carnes que cuelgan en el 

infierno. 

Venezuela puede ser hoy el laboratorio ideal 

para prefigurar un modo de vivir la vida en 

negativo. Por allí comienza la exquisita manera 

de estar solo: a varios kilómetros de la 

imbecilidad general; a distancia abismal del 

discurso oficial; lejos muy lejos del oportunismo 

asqueante de intelectuales por encargo; fuera 

completamente fuera, de las expectativas del 

sentido común. 

Cada vez que intento transmitir el contenido 
sustantivo de una tal posición acechan varios 

fantasmas: “No se puede criticar sin ofrecer una 

alternativas”; “es muy fácil criticar desde 

afuera”; “Hay que ser realistas”; “usted es un 

utópico”; “usted es un irresponsable”; “usted es 

un irracional”. A lo que yo respondo con gran 

tranquilidad, todo es verdad o todo es falso, me 

tiene perfectamente sin cuidado. Es ese el primer 

acto de “irresponsabilidad” del que disfruto 

perversamente. 

Desde mis pocas pero robustas convicciones. 

Hay una que debo a mi maestro Marcuse: la 

única ética por la que vale la pena batirse hasta 

el final es el gran rechazo. Tan sencillo como 

eso. Fundar una ética negativa es la esperanza 

que alienta mis pasos hace veinte años. Fundar 

una estética negativa es la herencia surrealista 
que mantiene vivo mi espíritu. Fundar una 

epistemología negativa es lo que he hecho en 

tantos desvelos intelectuales estas últimas 

décadas. 

Desde luego, es esta inmensa jungla que es la 

cultura oficial no hay mucho chance de 

interlocución. Es así como se crea un espacio 

exterior de todo cuanto ocurre en la tribu. Poco a 

poco fuimos creando una selecta red de 

interlocutores cuyo examen de admisión ha sido 

simplemente un tono vital para tomar distancia, 

UN5RL.1. Esa soledad del 

silencio, es una maldición 

del espíritu que huele a 

derrota. 
2. Venezuela puede ser hoy 

el laboratorio ideal para 

prefigurar un modo de vivir 

la vida en negativo. 

3. lejos muy lejos del 

oportunismo asqueante de 

intelectuales por encargo; 

fuera completamente fuera, 

de las expectativas del 

sentido común. 

4. A lo que yo respondo con 

gran tranquilidad, todo es 

verdad o todo es falso, me 

tiene perfectamente sin 

cuidado. Es ese el primer 

acto de “irresponsabilidad” 

del que disfruto 
perfectamente. 

5. Fundar una ética negativa 

es la esperanza que alienta 

mis pasos hace veinte años. 

6. Desde luego, es esta 

inmensa jungla que es la 

cultura oficial no hay mucho 

chance de interlocución. Es 

así como se crea un espacio 

exterior de todo cuanto 

ocurre en la tribu. 

7. Poco a poco fuimos 

creando una selecta red de 

interlocutores cuyo examen 

de admisión ha sido 

simplemente un tono vital 

para tomar distancia, una 
cierta sensibilidad para no 

dejarse engatusar, una cierta 

capacidad para jugar el 

juego. 

 

8. Fundar epistemología 

negativa 

 

9. Desde esa exquisita 

soledad nacen las cosas 

trascendentales. Se requiere 

 

 

Mismidad  

 
 

 

 

Acción moral 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

Ética negativa 

 

 

 

 

 

 

 

 

Reflexión vital 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

58 
 

 

 

 

 

 

 

5 

 

 

 

 

6 

 

 

 

 

7 

 

 

 

 

 

 

 

 

una cierta sensibilidad para no dejarse engatuzar, 

una cierta capacidad para jugar el juego; un 

sentido de humor a toda prueba para compartir el 

circo y, sobre todo una voluntad de hierro para 

comenzar…una y otra vez. 

Desde esa exquisita soledad nacen las cosas 

trascendentales. Se requiere un universo interior 

muy dúctil para atravesar la turbulencia. Esa 

fuerza vital viene de la pasión de los impulsos 

instintivos más oscuros. De la razón no se puede 

esperar mucho. En mi caso debo confesar que no 

he sido devorado por el énfasis del trabajo 

racional gracias a que todo cuanto hago está 

gobernado por la pasión (lo que no me apasiona 

no me interesa). 
El deleite por la soledad demanda un refinado 

gusto por los efectos perversos, una cierta 

transacción con los demonios y un discreto 

desdén por las promesas del cielo. 

En la pulsión estética de las formas superiores 

del placer, encuentro el sentido primero de la 

vida. Nada, absolutamente nada, es igualable al 

mágico estallido de una loca pasión por la lúdica 

presencia de la mujer que amo. En el encuentro 

de las oscuras fuerzas que habitan y en la 

transparencia de la ingenua confianza con que 

vivo mi intimidad, se debaten los horizontes 

hacia los que camino en esta insensata búsqueda. 

 

 

 

un universo interior muy 

dúctil para atravesar la 

turbulencia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Conocimiento desde 

adentro. 

 

 

 

 

 
Soledad trascendental 

 

Tabla #2 

Matriz de procesamiento del análisis de contenido (Artículos) 

Línea Unidad de análisis 

(Textos de los artículos). PLVT2 

 

Unidades de contexto  

                            (Texto evidencia) 

Categorías 

iniciales 
 

 

 

 

 

 

 

8 

 

 

 

 

 

 

 

El nacional. Papel Literario. 15 de octubre 

de 2017.”Soy responsable porque se espera 

algo de mí”. Por Victoria Tenreiro. 
Casi automáticamente vinculamos la 

responsabilidad a la libertad. Nos sabemos 

responsables de aquello que llegamos hacer, 

tener, o incluso aquellos que llegamos ser. 

Les decimos a nuestros hijos que para ganar 

la libertad hay que ofrecer responsabilidad y 

nos esforzamos por mostrar que esa relación 

es tan estructural como necesaria, para lograr 

un mínimo de salud mental en la convivencia 

ciudadana. 

Partiendo de una premisa expandimos el 

discurso hacia los derechos y deberes. 

“Quieres derechos”. Decimos. Y entonces 

 

 

 
Nos sabemos responsables de aquello que 

llegamos hacer, tener, o incluso aquellos 

que llegamos ser. Les decimos a nuestros 

hijos que para ganar la libertad hay que 

ofrecer responsabilidad y nos esforzamos 

por mostrar que esa relación es tan 

estructural como necesaria, para lograr un 

mínimo de salud mental en la convivencia 

ciudadana. 

 

 

 

 

 

 

 Ethos dialógico 

 

 

 

 

 

 



  

59 
 

 

 

 

9 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

10 

 

 

 

 

 

 

 

 

11 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

12 

 

 

respondemos con una sentencia implacable: 

“cumple con tus deberes”. Porque procurar 

un mínimo de justicia implica que cada uno 

se esfuerce por cumplir con su papel y no solo 

por exigir a los otros que cumplan, pues cada 

vez parece quedar claro que en la 

reciprocidad está la base de la convivencia 

ciudadana. Esto es fundamental tenerlo claro. 

Pero entonces, nos preguntamos: ¿Cuál es mi 

papel?, ¿y si mi papel no estuviera tan claro? 

¿Y si otros esperan algo más de lo que yo 

considero aceptable? ¿Es razonable? ¿Es 

abusivo? Sabemos que la respuesta no es 

sencilla. Y la inquietud que genera, evoca una 

de las experiencias humanas fundamentales 

que más hacen pensar en el riesgo cuando 

asociamos la responsabilidad exclusivamente 

con la libertad; o cuando justificamos la 
justicia únicamente en la reciprocidad. Hay 

una parte de la responsabilidad que excede 

nuestra capacidad de autodeterminación, y 

una parte de la justicia que no resulta del 

intercambio equitativo entre el dar y recibir. 

Todos experimentamos en nuestro día a día, 

desde que nos levantamos, que, al menos en 

el sentido básico del término, no estamos 

solos. En el mismo momento en que salimos 

de nuestro sueño, de nuestro cuarto o de 

nuestro techo y formamos parte de una trama 

humana que nos ve, nos señala, nos exige, y 

en las situaciones más personales nos 

identifican y espera algo determinado de 

nosotros. Pudiera resultar agobiante y quizás 

nos empeñemos en no esperar nada de ellos; 

pero sabemos que eso no implica que los 
otros anulen las expectativas que dirigen 

hacia mi persona. 

Todo ello sin contar, que más allá de los 

impulsos egoístas que pretenden 

desentenderse del resto, muy probablemente 

nos embargaría una gran tristeza, o una gran 

soledad al saber que no hay nadie esperando 

por nosotros. En caso de que fuera posible 

cerrar  la puerta a los otros y evadir 

compromisos con el objetivo de evadir 

responsabilidades, nos ahorraríamos un tipo 

de sufrimiento, pero generaríamos otros. Es 

lo que se puede vivir en las relaciones 

familiares, personales, laborales, sociales, 

etc. 

Por eso es posible decir, que una de las 

fuentes existenciales más significativas de la 

ética humana, es aquella donde brotan las 
expectativas que se urden en el vínculo entre 

los unos y los otros. Es posible que aún no se 

Partiendo de una premisa expandimos el 

discurso hacia los derechos y deberes. 

“Quieres derechos”. Decimos. Y entonces 

respondemos con una sentencia 

implacable: “cumple con tus deberes”. 

 Porque procurar un mínimo de justicia 

implica que cada uno se esfuerce por 

cumplir con su papel y no solo por exigir 

a los otros que cumplan, pues cada vez 

parece quedar claro que en la reciprocidad 

está la base de la convivencia ciudadana. 

Esto es fundamental tenerlo claro 

 

 

 

 

 

 

 
Hay una parte de la responsabilidad que 

excede nuestra capacidad de 

autodeterminación, y una parte de la 

justicia que no resulta del intercambio 

equitativo entre el dar y recibir. 

 

 

 

 

 

 

Formamos parte de una trama humana 

que nos ve, nos señala, nos exige, y en las 

situaciones más personales nos 

identifican y espera algo determinado de 

nosotros. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Una de las fuentes existenciales más 
significativas de la ética humana, es 

 

 

 

 

Reciprocidad 

 

 

 

 

 

 

 

Pathos de la 

autodeterminación 

 

 

 

 

 

 

Ethos de la 

Alteridad 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Acción moral 

 

 

 

 



  

60 
 

 

 

 

Tabla #3 

Matriz de procesamiento del análisis de contenido (Artículos) 

 

    
línea Unidad de análisis 

(Textos de los artículos). Prodavinci. 12 

de marzo de  2024. Soñar y creer. Por: 

Federico Vegas.      

 

Unidades de contexto  

                            (Texto evidencia) 

Categorías 

iniciales 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

13 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

14 

sepa quién soy, y  ya haya alguien esperando 

algo de mí; una palabra, un gesto, una señal. 

Desde el peatón  o el conductor que me 

detenga ante un semáforo en rojo, hasta la 

empatía que espero recibir, cuando me siento 

ofendido, burlado. Mi indignación surge 

porque espero que el otro no actúe del modo 

en que lo hace. Espero algo del otro. Se espera 

algo de mí 

Pero al contrario de lo que pudiera parecer, 

esa expectativa que tiene el otro de mí, no 

depende de aquello en lo que he elegido 

comprometerme; no lo puedo controlar, es el 

otro quien la ha construido sobre la base de 

diversas fuentes y, que pueden ser más o 
menos ajustadas al modo como yo me percibo 

a mí mismo. Me puede tomar por sorpresa. Y 

es entonces cuando nos preguntamos: ¿Eso 

quiere decir que me puedo desentender de la 

responsabilidad que no me atribuye? ¿Puedo 

ignorar las expectativas de los otros sobre mí 

cuando no estoy de acuerdo con ellas? No es 

tan fácil, pues no se trata de un acuerdo o una 

decisión; las expectativas se hacen presente 

tomando en cuenta los patrones comunes de 

convivencia ciudadana en el día a día. Las 

expectativas son parte de la trama humana 

que permea los límites individuales y 

colectivos dificultando los alcances de los 

que se espera de mí y lo que los otros esperan 

aquella donde brotan las expectativas que 

se urden en el vínculo entre los unos y los 

otros. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pero al contrario de lo que pudiera 

parecer, esa expectativa que tiene el otro 
de mí, no depende de aquello en lo que he 

elegido comprometerme; no lo puedo 

controlar, es el otro quien la ha construido 

sobre la base de diversas fuentes y, que 

pueden ser más o menos ajustadas al 

modo como yo me percibo a mí mismo. 

 

 

 

 

Las expectativas se hacen presente 

tomando en cuenta los patrones comunes 

de convivencia ciudadana en el día a día. 

Las expectativas son parte de la trama 

humana que permea los límites 

individuales y colectivos dificultando los 

alcances de los que se espera de mí y lo 
que los otros esperan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mismidad 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

Creencias y 

costumbre 



  

61 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

15 

 

 

 

 

16 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

17 

 

 
 

 

 

 

18 

 

 

PDVFV3 
 

Suelo creerme todo lo que me cuentan. 

Prefiero disfrutar y, luego, analizar el 

cuento. No separo lo cierto de lo falso, sino 

lo que me fastidia por trillado de lo que me 

incita a hurgar esos giros inesperados, 

incitantes, sorpresivos. Venero las tramas, 

argumentos y visiones que nos dejan 

mareados, incluso desubicados, 

reformulando nuestra visión de la vida y de 

ese escenario llamado humanidad. Partir de 
negaciones, que parecen resortes donde 

todo rebota, no suele ser placentero ni 

provechoso. Suelen haber tantas verdades 

en algunas mentiras. 

Era muy joven cuando le escuché a Paco 

Vera regañar a Marcelino Madrid: 

— ¡Viejo no bebe de noche porque sueña 

con mujeres! 

Aún no sé si es cierto, pero sonaba tan 

gracioso. En ese entonces, hace más de 

medio siglo, le estaba construyendo a Paco 

y Marcelino un caney frente al mar de 

Caruao. Cuando ya teníamos una cubierta 

donde guarecernos, al llegar la noche me 

acurrucaba en un chinchorro y me dormía 

escuchando sus conversaciones. Me 

llevaban unos treinta años. Yo veneraba la 

profundidad y variedad de sus memorias, 

plenas de diáfanas frases que han mantenido 

la gracia por medio siglo. Disfrutaba hasta 

de lo mucho que sus cuentos tenían de 

inverosímiles; los gozaba y, 

además, insisto, me los creía. 

Este asunto de creer es tan ambiguo. Va 

desde el absoluto “Creo en Dios padre, 

todopoderoso”, hasta el relativo e 

impreciso “Creo que mañana estará listo su 

carro”. 

Alguien decía que cuando un caraqueño 

responde a una invitación diciendo: ¿Cuenta 

conmigo!, quiere decir que  asista, y cuando 

dice : “oye creo que podré ir”, quiere decir 

que no irá 

Es muy interesante, incluso apasionante, 
esta diferencia entre “creer en” y “creer 

que”. Se supone que “creer en” se refiere a 

juicios de fe, mientras “creer que” tiene que 

ver con algo que puede ser verdadero o 

falso. “En” es una preposición y solo sirve 

 

 

 

 

 

Venero las tramas, argumentos y 
visiones que nos dejan mareados, 

incluso desubicados, reformulando 

nuestra visión de la vida y de ese 

escenario llamado humanidad.  

Partir de negaciones, que parecen 

resortes donde todo rebota, no suele ser 

placentero ni provechoso. Suelen haber 

tantas verdades en algunas mentiras.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Alguien decía que cuando un caraqueño 

responde a una invitación diciendo: 

“¡Cuenta conmigo!”, quiere decir que 

puede que asista, y cuando dice: “Oye, 

creo que sí podré ir”, quiere decir que no 

irá. 

Es muy interesante, incluso apasionante, 

esta diferencia entre “creer en” y “creer 
que”. Se supone que “creer en” se refiere 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Certidumbre 

 

 

 

 

Negación 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Costumbres y 
cotidianidad 

 

 

 

 

Juicios de fe 

 



  

62 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

para unir palabras, en cambio “que” es 

una  conjunción que relaciona frases, por lo 

tanto, el “que” tiende a ser más amplio e 

inclusivo que el “en”. 

Podemos decir “Creo en Dios” y punto 

final; en cambio, al decir “Creo que Dios”, 

necesitamos agregar más palabras. Por 

ejemplo: “Creo que Dios es una posibilidad 

fascinante, quizás necesaria”. A mi manera 

de ver, el verbo “creer” se enriquece 

mientras más oraciones lo acompañan. 

También me atrevo a sugerir que quienes 
“creen que” tienen una visión más amplia de 

la vida y el mundo, y hasta de la religión, 

que aquellos que “creen en”. Ciertamente 

hay dudas incesantes, omnívoras, gozosas. 

Volviendo a la frase de Paco Vera sobre 

soñar con mujeres, la mejor evaluación 

sobre las posibles consecuencias de los 

sueños la encontré en un chiste, o más bien 

en dos: 

I Un tipo va donde un psicoanalista porque 

se suele orinar en la cama. 

—Doctor, mi vida es un desastre. Mi mujer 

está a punto de dejarme. Todas las noches 

me duermo profundamente y aparece un 

enano que se sienta a mi lado y me dice al 

oído: “¿Ya hiciste pipí?”. Siempre le 

respondo enojado, seguro de 

mí mismo: “¡Sí, ya hice pipí!”. Y el enano 

insiste: ¿Estás seguro? Mira que es muy 

sabroso, relajante, tibiecito”. Y así 

seguimos discutiendo hasta que me 

convence. .El psicoanalista le 

explica que ese convincente enano 

representa su infancia reprimida y que debe 

enfrentarlo con valentía.  A la siguiente 

sesión el paciente llega con ojos de haber 
dormido muy poco: —Ahora mi 

mujer sí que me botó de la cama. Ya no 

quiere volver a dormir conmigo. 

El psicoanalista le pregunta: — ¿Utilizó el 

método que convinimos?—Claro que 

sí doctor. Llegó el enano ese  con su 

sonrisita y me hizo la pregunta de siempre. 

Yo le respondí gritando: “! Ya hice pipí y no 

me jodas más!”. El enano se me quedó 

viendo con una mirada dulce, comprensiva, 

y susurró:” ¿Y pupú?” 

II El hombre de los graves problemas 

conyugales va a otro psiquiatra, más 

científico, y le cuenta su tragedia de dormir 

a juicios de fe, mientras “creer que” tiene 

que ver con algo que puede ser 

verdadero o falso. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 



  

63 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

solo y amanecer cagado. El doctor le 

explica que en ese asunto de los sueños no 

se puede utilizar sólo el psicoanálisis, hay 

que recurrir a los medicamentos y le receta 

una fuerte dosis de Equanil. A la semana 

siguiente entra el paciente triunfante al 

consultorio del psiquiatra y dice al 

acostarse sonriente en el freudiano diván: 

— ¡Doctor, usted es un genio! ¡Ahora por 

fin soy feliz!  

El psiquiatra le pregunta cómo se siente 

despertando en una cama limpia, 

inmaculada. —No doctor, todo menos 

limpia, pero… ¡Ya no me importa! He 

estado pensando mucho y 

desordenadamente en estos temas. 

La orinología es la ciencia del dormir y 

propone que los sueños son un motor para la 

creatividad. Mi orinología me ayuda a 

recordarlo, pues trato de sacarle provecho a 

mis dos levantadas nocturnas anotando lo 

que soñé y detalles superficiales, como la 

potencia y duración del chorro. El tema me 

obsesiona. 

A un amigo que no lograba soñar le dije: 

—Aprovecha que estás dormido y no tienes 

nada mejor que hacer.  

Lo que nunca he logrado es ese recurso de 

consultar con la almohada. Me es mucho 

más útil la ducha y de paso me enjabono. 

Científicos de la Facultad de Medicina de 

Harvard afirman que los sueños pueden 
ayudarnos a conocernos mejor. Se ve que no 

se han visto en un espejo recién despertados. 

Si una pesadilla es un mal sueño que 

produce fuertes sensaciones de miedo, 

terror, angustia o ansiedad, ¿cómo llamar a 

los que causan placer, desahogo y bienestar? 

¿Quesadillas? 

Y un penúltimo consejo: si no logras 

dormir, solicita apoyo de amigos y 

parientes. Repasar lo que está pasando 

realmente por tu cabeza mientras duermes, 
acompañado por tus seres queridos, puede 

ayudarte a no desvelarte solo. 

Como pueden ver estoy tratando de evadir, 

a través de chistes mediocres, un drama 

creciente que me mortifica. Cuando hemos 

salido golpeados en tantas elecciones, nos 

resulta muy fuerte enfrentar este tema de los 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 



  

64 
 

 

 

 

 

19 

sueños. Sobre todo ahora, optimistas y 

obsesionados con un sueño tan 

trascendental. Lo más grave sería sin duda, 

pase lo que pase, caer en ese fondo de “¡Ya 

no me importa!”. Puede que lleguemos a no 

“creer en” nada ni en nadie, pero tenemos el 

derecho y el deber de “creer que” nuestros 

esfuerzos, unidos, pueden hacer una mejor 

Venezuela. 

 

 

 

 

Lo más grave sería sin duda, pase lo que 

pase, caer en ese fondo de “¡Ya no me 

importa!”. Puede que lleguemos a no 

“creer en” nada ni en nadie, pero 

tenemos el derecho y el deber de “creer 

que” nuestros esfuerzos, unidos, pueden 

hacer una mejor Venezuela. 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Expectativas 

morales 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

65 
 

Tabla #4 

Matriz de procesamiento del análisis de contenido (Artículos) 

 
Línea Unidad de análisis (Textos de los 

artículos)  ENLM4 

 

Unidades de contexto  

(Texto evidencia) 

 

Categorías 

iniciales 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

20 

 

 

 

 

 

 

21 

 

 

 

 

 

 

 

 

22 

 

 

 

 

 

 

23 

El nacional. A-11. 10 de abril de 2002. 
Carta de amor a Venezuela. Por. 

Laureano Márquez 
Querida patria mía: 

No es fácil escribir una carta de amor a 

una noción que a la vez es íntima y 

distante. Además, ese amor nuestro no es 

exclusivo: tú amas a otros y otros te 

quieren tanto o más que yo. No puedo 

decir entonces que te amo como nunca 

nadie lo ha hecho, sino que te amo a mi 

manera y tus espacios espirituales son 

como el vientre de una madre a cuyo 

cobijo se siente uno seguro y feliz. 

Ni siquiera resulta sencillo descifrar tu 

rostro: a veces eres un paisaje, otras un 

niño abandonado, una canción y, en la 

distancia, la nostalgia de una ausencia 
particular del alma: de gustos, afectos, 

amigos y olores. A veces eres ni niñez, 

por cuyas calles transita mi memoria. A 

veces te miro en los ojos de mi hija y 

entonces me sonríes. 

Te amo con la angustia de verte año tras 

año, siglo tras siglo, perdida en los 

mismos laberintos, en las mismas 

batallas, persiguiendo héroes, ansiosa de 

gesta. La patria no solo está en los libros 

de historia, ni en la frialdad de los 

panteones. La patria la más de las veces, 

está en el acto cotidiano de levantarse en 

un lugar tranquilo, donde haya espacio 

para la  felicidad y la decencia. 

Amada patria mía: Eres uno de esos 

amores difíciles. Te escribo ésta carta y ni 
siquiera tengo la certeza de que existas. 

Quizá eres un sueño por construir. Puede 

que sea el amor por la patria: tratar de 

imaginar un sueño de vida colectiva llena 

de esperanza y amor. Quizá la patria sea 

el espacio donde cabemos todos. Quizá 

patria es uno de los nombres que le damos 

a la palabra amor. 

 

 

 

 

 

 

 

 

. No puedo decir entonces que te amo 

como nunca nadie lo ha hecho, sino 

que te amo a mi manera y tus espacios 

espirituales son como el vientre de una 

madre a cuyo cobijo se siente uno 

seguro y feliz. 

Ni siquiera resulta sencillo descifrar tu 

rostro: a veces eres un paisaje, otras un 

niño abandonado, una canción y, en la 
distancia, la nostalgia de una ausencia 

particular del alma: de gustos, afectos, 

amigos y olores. 

 

 

 

 

 

 

La patria la más de las veces, está en 

el acto cotidiano de levantarse en un 

lugar tranquilo, donde haya espacio 

para la  felicidad y la decencia 

 

 

 

Quizá eres un sueño por construir. 
Puede que sea el amor por la patria: 

tratar de imaginar un sueño de vida 

colectiva llena de esperanza y amor.  

 

Quizá la patria sea el espacio donde 

cabemos todos. Quizá patria es uno de 

los nombres que le damos a la palabra 

amor. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Creencias y 
valores. 

 

 

 

Identidad/lugaridad 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vida cotidiana 

 

 

 

 

 

 

  Expectativas 

de vida 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

66 
 

Tabla #5           Categorización  

Categorías Conceptualización 

Auto determinación - mismidad Reflexión individual en torno a los 

compromisos que requieren mantener 

distancia ante la moral establecida  

Epistemología negativa Construir conocimiento a partir de los 

problemas vitales que afectan a la 

sociedad, asociado a un pensar del 

mundo exterior, fuera de las expectativas 

del sentido común, pero además, distante 

de las formas el conocimiento aceptado. 

Ética Negativa Lanz nos convida a mantener distancia 

con la moral instaurada por la narrativa 

de los círculos de poder; una distancia 

para reflexionar desde la interioridad 

sobre los principios esenciales de la 

ética como núcleo y formas de 

resistencia contra el deber no ser de las 

acciones de los ciudadanos políticos. 

Soledad La soledad no es entendida como 

reclusión en un lugar o aislado del 

mundo externo, sino como ese espacio de 

libertad en el cual tengamos un dialogo 

con nuestra mismidad, un espacio para 

el pensar reflexivo y critico dentro del 

espectro de una ética negativa. 

Ethos dialógico Supone una construcción de la narrativa 

apuntalada por un razonamiento ético de 

quien lo expresa, por consiguiente, la 

ética se superpone a la moral instituida. 

Pathos de la autodeterminación Se refiere a una forma de autoconciencia 

que impulsa la autonomía de los sujetos 

sociales a pesar de las expectativas 

impuestas o esperadas 

Ethos de la alteridad Se refiere al posicionamiento ético de la  

alteridad en relación con la conciencia 

individual, en tanto, mismidad ante los 

otros. 

Caos humano Es una expresión que apunta al 

desorden, desequilibrio, dispersión, cuya 

solución alude a múltiples variables que 

podrían tener un feliz final. 

Juicio de fe Se refiere a un acto consciente individual 

y colectivo concerniente a la 

responsabilidad y  compromiso ético 



  

67 
 

conforme a las expectativas sociales, 

políticas, económicas y cultuales, por 

tanto,  distinto a la religión 

Trascendental Se a la toma de conciencia concerniente 

a la ética como forma de vida, con esto 

nos referimos a ir más allá de la ética 

estipulada por el orden social, implica ir 

más allá de las experiencias vitales. 

Lugaridad  Orden simbólico vital individual y 

colectivo con el cual nos identificamos y 

experimentamos con un lugar, región o 

país articulado al recuerdo de las 

vivencias singulares históricas y 

culturales 

Incertidumbre Referida a las dudas, desasosiego e 

inseguridad plasmada en todos los 

distintos escenarios de la vida social 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

68 
 

Tabla #6  Triangulación 

Autor  y categorías Expresión de sentido interpretación 

Quiroga, Vermeren y otros. 

(1999). 

 La ciudadanía vendría 

sobre todo de un acto 

perpetuó de reinvención 

del espacio público, 

donde los actos y las 

palabras aparecen en 

disenso y por los cuales 

no constituimos en 
ciudadanos, sin 

instalarnos nunca 

totalmente en la 

ciudadanía. (p.10). 

Popper, K. (2006). 

… Conciencia de las 

propias limitaciones, a la 

modestia intelectual de 

aquellos que saben con 

cuánta frecuencia yerran 

y hasta qué punto 

dependen de los demás 

aun para la posesión de 

este conocimiento, a la 

comprensión de que no 

debemos esperar 

demasiado de la razón, 
de que todo argumento 

raramente deja aclarado 

un problema, si bien es 

el único medio para 

aprender, no para ver 

claramente, pero sí para 

ver con mayor claridad 

que antes. (p. 440).  

Cortina, A (1990). 

…hemos creado  en los 

hombres esas ficciones 

útiles desde una lógica 

identificadora-que 

prescinde de las 

diferencias 

universalizadoras, 

ignorante de lo 

particular, abstracta, 
ajena a lo concreto, 

encubridora de un 

secreto de interés. 

(p.12.). 

Aceves.(2021)  

UN5RL 

Si uno tiene la desdicha de vivir 

en el basurero ideológico de la 

flamante civilización 

capitalista, tiene buenas razones 

para el exilio interno, para la 

reclusión anacoreta que 

marchita el alma. 

 

 

 
Venezuela puede ser hoy el 

laboratorio ideal para prefigurar 

un modo de vivir la vida en 

negativo. Por allí comienza la 

exquisita manera de estar solo: 

a varios kilómetros de la 

imbecilidad general; a distancia 

abismal del discurso oficial; 

lejos muy lejos del oportunismo 

asqueante de intelectuales por 

encargo; fuera completamente 

fuera, de las expectativas del 

sentido común. 

 

 

 

 
Es ese el primer acto de 

“irresponsabilidad” del que 

disfruto perversamente. 

Fundar una ética negativa 

Fundar una epistemología 

negativa. 

Es así como se crea un espacio 

exterior de todo cuanto ocurre 

en la tribu. 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

Desde el desgano, y el error: 

Lanz cuestiona la distorsión y  

deformación del constructo 

ideológico que ha dominado la 

sociedad actual y a los 

individuos; cuya narrativa ha 

conducido a los ciudadanos no 

políticos a torcer la esencia de la 

ética y el comportamiento 
moral conforme a ésta. 

Lanz disiente de los argumentos 

oficiosos contenidos en la 

narrativa del sistema mundo. 

Salvando las distancias 

temporales por las que ha 

pasado y pasa en la sociedad 

venezolana, la noción cultural 

de los ciudadanos como sujetos 

sociales, así como el 

conocimiento de la vida 

cotidiana apunta a ese proceso 

de reinvención paralelo que 

marcha junto a los derechos 

formales; por consiguiente, el 

sentido plural diverso y 

heterogéneo  de las ciudadanía 
emergen de un posicionamiento 

ético, cuya acción moral 

significa la negación de lo 

establecido, pero además, un 

deber moral distinto al 

instituido, cuyo reconfiguración 

se conecta con sus 

interlocutores, esto es , con la 

otredad.  

Por otra parte, desde su exilio 

interior, su mismidad busca 

respuestas con la alteridad, 

especie de oxímoron con el cual 

batirse en ese perpetuo acto de 

invención  que  apunta a una 

ética y epistemología negativa, 

ese pathos que mueve la 

reflexión configurada a partir de 
esos espacio de soledad 

animados por la libertad del 

espíritu en referencia a los 

otros, esos interlocutores 

anónimos  la libertad para 

comprender el mundo concreto 



  

69 
 

… las culturas 

ciudadanas son los 

modos plurales de 

ejercitarse 

colectivamente en los 

asuntos que competen al 

individuo y a su entorno 

local, sin dejar de lado 

los problemas más 

relevantes del contexto 

nacional y aun del 

internacional. Es además 

un ejercicio colectivo, 

no sólo un acto 

individualista, que se 
modela y orienta en las 

prácticas de interacción 

con otros actores 

sociales, no sólo referido 

a la esfera de la política 

sino al más amplio 

espectro de la estructura 

social. (p.164)  

 

Cortina, Adela. (1990). 

Ética sin moral. Tecno. 

Madrid. 

“la ética dialógica entra 

en lugar del principio 

mora” (.p.232.).  

  Antenor Viafra. 

La ciudadanía en 
sentido plural, además 

de ser una construcción 

perpetua inacabada, 

diversa y heterogénea 

comporta un acto ético 

per se, es decir, emerge 

en los espacios libres de 

la mismidad para 

responder a la moral de 

la alteridad, siempre en 

referencia al mundo 

cotidiano compartido 

con los otros, aunque en 

rebeldía con los 

para responder al juego 

instituido, acto responsable, 

para él irracional en el sentido 

de resistirse a esos factores que 

anulan la resistencia, por 

aquellos con la lógica de la 

razón reconocida y aceptada por 

los otros, actores políticos, 

sociales e intelectuales movidos 

por los patrones culturales de 

dominación que prescinden, de 

las diferencias con respecto a 

los “ausentes”. Esa acción 

moral, ese esperar ético/moral 

de la otredad que no encubre, 
sino que se presenta tal como 

son en su heterogeneidad y 

diversidad 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

70 
 

patrones culturales 

establecidos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
Quiroga, Vermeren y otros. 

(1999). 

 La ciudadanía vendría 

sobre todo de un acto 

perpetuó de reinvención 

del espacio público, 

donde los actos y las 

palabras aparecen en 

disenso y por los cuales 

no constituimos en 
ciudadanos, sin 

instalarnos nunca 

totalmente en la 

ciudadanía. (p.10). 

Popper, K. (2006). 

… Conciencia de las 

propias limitaciones, a la 

modestia intelectual de 

aquellos que saben con 

cuánta frecuencia yerran 

y hasta qué punto 

dependen de los demás 

aun para la posesión de 

este conocimiento, a la 

comprensión de que no 

debemos esperar 

demasiado de la razón, 
de que todo argumento 

raramente deja aclarado 

un problema, si bien es 

el único medio para 

aprender, no para ver 

claramente, pero sí para 

Poco a poco fuimos creando 

una selecta red de interlocutores 

cuyo examen de admisión ha 

sido simplemente un tono vital 

para tomar distancia, una cierta 

sensibilidad para no dejarse 

engatuzar, una cierta capacidad 

para jugar el juego; un sentido 

de humor a toda prueba para 

compartir el circo y, sobre todo 

una voluntad de hierro para 

comenzar…una y otra vez. 

Esa fuerza vital viene de la 

pasión de los impulsos 

instintivos más oscuros. De la 
razón no se puede esperar 

mucho. 

 

PLVT2 

 

Nos sabemos responsables de 

aquello que llegamos hacer, 

tener, o incluso aquellos que 

llegamos ser. Les decimos a 

nuestros hijos que para ganar la 

libertad hay que ofrecer 

responsabilidad y nos 

esforzamos por mostrar que esa 

relación es tan estructural como 

necesaria, para lograr un 

mínimo de salud mental en la 

convivencia ciudadana. 
Porque procurar un mínimo de 

justicia implica que cada uno se 

esfuerce por cumplir con su 

papel y no solo por exigir a los 

otros que cumplan, pues cada 

vez parece quedar claro que en 

la reciprocidad está la base de la 

convivencia ciudadana. Esto es 

fundamental tenerlo claro. 

Hay una parte de la 

responsabilidad que excede 

nuestra capacidad de 

autodeterminación, y una parte 

de la justicia que no resulta del 

intercambio equitativo entre el 

dar y recibir. 

Formamos parte de una trama 
humana que nos ve, nos señala, 

nos exige, y en las situaciones 

más personales nos identifican 

y espera algo determinado de 

nosotros. 

Por eso es posible decir, que 

una de las fuentes existenciales 

 La ética y la epistemología para 

conocer e interpretar la realidad 

como un constructo perpetuo 

pasa sin duda, por ese proceso 

de invención vital que tare 

consigo posturas menos 

universalizantes, más asociada 

al devenir con el cual se gesta 

esa forma de estar en el mundo, 

esa forma posible y real con 

respecto a los otros, al tejido 

social donde se cruzan las 

pasiones, los modos de ser 

asociados al compromiso y la 

responsabilidad ética al margen 
de la cultura homogenizante. 

 

 

 

 

Para Tenreiro la existencia de 

los seres humanos responde a 

una trama generada por 

expectativas y coexistencia, 

ante sí y los demás; por 

consiguiente, todo ello está 

condicionado por el ethos 

dialógico en la práctica social, 

sin el cual, sería imposible una 

convivencia ciudadana 

conforme a la ética que 

construyen los ciudadanos en 
los espacios de libertad,  

Son patrones culturales que 

poseen un curso histórico, ergo, 

van cambiando conforme a las 

expectativas creadas conforme 

a una lógica de interlocución 

mutable exteriorizada en los 

nexos contradictorios con los 

otros, pero siempre responden a 

una voluntad individual por 

encima de los comportamientos 

morales de los demás. Decidir o 

no dependerá del logos consigo 

mismo y de la capacidad de 

entender el momento en su justa 

dimensión,  el ethos como 

forma de vida más allá de lo 
moral. 

La moral de los otros no 

depende de una individualidad, 

sino de los condicionamientos, 

desde cuya trama se distorsiona 

lo que se espera de los actores 

políticos, económicos, sociales 



  

71 
 

ver con mayor claridad 

que antes. (p. 440).  

Cortina, A (1990). 

…hemos creado  en los 

hombres esas ficciones 

útiles desde una lógica 

identificadora-que 

prescinde de las 

diferencias, 

universalizadora, 

ignorante de lo 

particular, abstracta, 

ajena a lo concreto, 

encubridora de un 

secreto de interés. 
(p.12.). 

Aceves.(2021)  

… las culturas 

ciudadanas son los 

modos plurales de 

ejercitarse 

colectivamente en los 

asuntos que competen al 

individuo y a su entorno 

local, sin dejar de lado 

los problemas más 

relevantes del contexto 

nacional y aun del 

internacional. Es además 

un ejercicio colectivo, 

no sólo un acto 
individualista, que se 

modela y orienta en las 

prácticas de interacción 

con otros actores 

sociales, no sólo referido 

a la esfera de la política 

sino al más amplio 

espectro de la estructura 

social. (p.164)  

 

Cortina, Adela. (1990). 

Ética sin moral. Tecno. 

Madrid. 

“la ética dialógica entra 

en lugar del principio 

mora” (.p.232.).  

  Antenor Viáfara. 

La ciudadanía en 
sentido plural, además 

de ser una construcción 

perpetua inacabada, 

diversa y heterogénea 

comporta un acto ético 

per se, es decir, emerge 

más significativas de la ética 

humana, es aquella donde 

brotan las expectativas que se 

urden en el vínculo entre los 

unos y los otros. Pero al 

contrario de lo que pudiera 

parecer, esa expectativa que 

tiene el otro de mí, no depende 

de aquello en lo que he elegido 

comprometerme; no lo puedo 

controlar, es el otro quien la ha 

construido sobre la base de 

diversas fuentes y, que pueden 

ser más o menos ajustadas al 

modo como yo me percibo a mí 
mismo. 

No se trata de un acuerdo o una 

decisión; las expectativas se 

hacen presente tomando en 

cuenta los patrones comunes de 

convivencia ciudadana en el día 

a día. Las expectativas son parte 

de la trama humana que permea 

los límites individuales y 

colectivos dificultando los 

alcances de los que se espera de 

mí y lo que los otros esperan. 

 

PDFV3 

 Venero las tramas, argumentos 

y visiones que nos dejan 

mareados, incluso desubicados, 
reformulando nuestra visión de 

la vida y de ese escenario 

llamado humanidad. 

Alguien decía que cuando un 

caraqueño responde a una 

invitación diciendo: “¡Cuenta 

conmigo!”, quiere decir que 

puede que asista, y cuando dice: 

“Oye, creo que sí podré ir”, 

quiere decir que no irá. 

Es muy interesante, incluso 

apasionante, esta diferencia 

entre “creer en” y “creer que”. 

Se supone que “creer en” se 
refiere a juicios de fe, mientras 

“creer que” tiene que ver 

con algo que puede ser 

verdadero o falso. 

 

Cuando hemos salido 

golpeados en tantas elecciones, 

nos resulta muy fuerte enfrentar 

este tema de los sueños. Sobre 

rompiendo con lo que es 

éticamente correcto, no es que 

lo correcto, sea un mandato 

categórico, puesto que cuando 

la moral se superpone a tales 

patrones, la ciudadanía en 

cuanto practica mutable pierde 

su potencia transformadora, 

perdiendo sentido la mismidad, 

por el hecho que se ha impuesto 

lo instituido  

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Federico Vegas, entiende la 

ciudadanía como un acto de fe, 

aunque no se refiere a algo 
religioso, sino que involucra 

jugar el juego, pero dentro de un 

convencimiento que va más allá 

de lo incierto  requiere 

voluntad, valentía para hacer 

real lo que imagina, asumir el 

compromiso y responsabilidad 

con los otros, puesto que se trata 

de la vida en común. Pensado 

en esos términos, el ser 

ciudadano prefigura un acto de 

fe, vale decir, compromiso 

consigo mismo para no evadir 

responsabilidades; se trata 

entonces, de creer para 

construir alternativas de vida 

con la alteridad, con la 
lugaridad para revelar los 

misterios de la trama humana, 

sus anhelos, deseos, fracasos o 

éxitos. 

El juicio de fe implica volver la 

vida en común algo 

trascendental, una valentía 



  

72 
 

en los espacios libres de 

la mismidad para 

responder a la moral de 

la alteridad, siempre en 

referencia al mundo 

cotidiano compartido 

con los otros, aunque en 

rebeldía con los 

patrones culturales 

establecidos. 

 

 

 

 

 
 

 
  Antenor Viafara. 

La ciudadanía en 

sentido plural, además 

de ser una construcción 

perpetua inacabada, 

diversa y heterogénea 

comporta un acto ético 

per se, es decir, emerge 

en los espacios libres de 

la mismidad para 

responder a la moral de 

la alteridad, siempre en 

referencia al mundo 

cotidiano compartido 

con los otros, aunque en 
rebeldía con los 

patrones culturales 

establecidos. 

 

todo ahora, optimistas y 

obsesionados con un sueño tan 

trascendental. Lo más grave 

sería sin duda, pase lo que 

pase, caer en ese fondo de “¡Ya 

no me importa!”. Puede que 

lleguemos a no “creer en” nada 

ni en nadie, pero tenemos el 

derecho y el deber de “creer 

que” nuestros esfuerzos, 

unidos, pueden hacer una mejor 

Venezuela. 

 

 

. ENLM4 

No puedo decir entonces que te 

amo como nunca nadie lo ha 

hecho, sino que te amo a mi 

manera y tus espacios 

espirituales son como el vientre 

de una madre a cuyo cobijo se 

siente uno seguro y feliz. 

Te amo con la angustia de verte 

año tras año, siglo tras siglo, 

perdida en los mismos 

laberintos, en las mismas 

batallas, persiguiendo héroes, 

ansiosa de gesta. 

Te escribo ésta carta y ni 

siquiera tengo la certeza de que 

existas. Quizá eres un sueño por 
construir. Puede que sea el amor 

por la patria: tratar de imaginar 

un sueño de vida colectiva llena 

de esperanza y amor 

 

 

 

 

 

capaz de quebrar la 

incertidumbre como principio 

ético frente a la moral de los 

otros; en suma, es la autonomía 

de los ciudadanos orientado a la 

ética como principio y no como 

una acción moral sospechosa. 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Laureano Márquez apunta en su 

construcción ciudadana las 

vivencias de su propio proceso 

de inmigrante, signo 

inequívoco de una valoración 

ética anclada en el compromiso 

y responsabilidad sobre la cual 

emerge una identidad que 

atraviesa episodios semejantes 

al lugar que por necesidad 

asumió como país con respecto 

a los otros; a su manera revela 

la afectividad con lo ajeno 

hecho propio, añorando 

tiempos vividos época 

transitada, ese algo que todos 
esperan, lo justo que hace 

posible la convivencia, pero que 

al parecer hay que construir 

tajantemente más allá de la 

incertidumbre para encontrar 

una vida colectiva orientada al 

bien común. Por eso dice, ni 

siquiera tiene la certeza de la 

existencia de un país que ya no 

está. 

 

                                        

 

 

 

 

 



  

73 
 

Tabla #7 

 

 Metáforas de sentido 

Metáforas Significados 

 

 

 

 

 

un caraqueño responde a una invitación 

diciendo: “¡Cuenta conmigo!”, quiere 

decir que puede que asista, y cuando dice: 

“Oye, creo que sí podré ir”, 

¡Ya no me importa!”. Puede que 
lleguemos a no “creer en” nada ni en 

nadie, pero tenemos el derecho y el deber 

de “creer 

“creer que” tiene que ver con algo que 

puede ser verdadero o falso. 

 

 Federico Vegas, a esas ambigüedades que han tenido 

enorme influencia en la evasión de responsabilidades y 

compromisos con los demás, ese tipo de moralidad 

colectiva, muestra como en las prácticas ciudadanas 

pululan este tipo de comportamientos que se superponen 

a la ética como forma de vida, cosa que pareciera muy 

común en cualquier escenario social, donde la moral 

positiva genera conformidad, quietud, sumisión, duda e 

incluso desgano hacia el bien  común.  

El creer significa una posicionamiento ético, un deber 
ser para emprender otros derroteros, no se trata de 

ciudadanía formal, sino de hecho, del ethos como  fe, 

convicción y autoconciencia para señalar los senderos a 

la alteridad, pues con los otros, es que se puede asegurar 

y plasmar otros contenidos y significados al mundo 

cotidiano, al mundo de los vínculos antinómicos entre 

los que compartimos un espacio social, una lugaridad.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

74 
 

 

 

 

Por eso es posible decir, que una de las 

fuentes existenciales más significativas de 

la ética humana, es aquella donde brotan 

las expectativas que se urden en el vínculo 

entre los unos y los otros.  

Las expectativas se hacen presente 

tomando en cuenta los patrones comunes 

de convivencia. 

Hay una parte de la responsabilidad que 

excede nuestra capacidad de 

autodeterminación, y una parte de la 

justicia que no resulta del intercambio 

equitativo entre el dar y recibir. 

cada uno se esfuerce por cumplir con su 

papel y no solo por exigir a los otros que 
cumplan, pues cada vez parece quedar 

claro que en la reciprocidad está la base de 

la convivencia  

Les decimos a nuestros hijos que para 

ganar la libertad hay que ofrecer 

responsabilidad 

 

En el relato de  Victoria Tenreiro, emerge la ética como 

un valor que conduce a la responsabilidad y el 

compromiso para con los otros, asociado a las 

expectativas en el buen sentido de la palabra que se 

desprende de la urdimbre cultural orientada a la 

convivencia, desde la autodeterminación, es decir, esa 

conciencia individual y colectiva que no traspasa la 

capacidad de tolerancia, tampoco lleva al  límite los 

patrones culturales y comunes sobre los cuales se 

estructura los vínculos con los demás, resaltando la 

reciprocidad como fin último para lograr el bien, común. 

En suma, considera como forma existencial la 

negociación tácita y ética entre opuestos, base  que 

reconfigura los patrones culturales de las otras 

ciudadanías, por lo tanto, su perspectiva apunta a otra 
comprensión, pero que tiene un aspecto fundamental el 

reconocimiento de alteridad, distinto, al que se formula 

desde la formalidad de los derechos ante el Estado, es 

decir, la convivencia solo puede ser sostenida e 

impulsada  por los nexos contradictorios  y culturales 

entre los seres humanos, no fuera de ellos. 

 
 

Si uno tiene la desdicha de vivir en el 

basurero ideológico de la flamante 

civilización capitalista, tiene buenas 

razones para el exilio interno. 

Venezuela puede ser hoy el laboratorio 

ideal para prefigurar un modo de vivir la 

vida en negativo. 

Esa fuerza vital viene de la pasión de los 

impulsos instintivos más oscuros. De la 

razón no se puede esperar mucho. 

 

 

 

La comprensión de las otras ciudadanías se estructuran 
sobre la base de un pensamiento rebelde, que roza lo 

radical, que supone una práctica autoconsciente de la 

ética como forma de vida orientada  a la crítica de la 

cultura moral instituida y practicada socialmente, por 

ello apunta a una pasión por lo correcto, a una distancia 

frente a una realidad moral oficiosa distorsionada, 

donde se postula la razón instrumental como signo del 

comportamiento colectivo de un deber no ser, 

considerado aceptable, a sabiendas que éticamente es 

incorrecto, razones suficientes para volver a la soledad 

de sí mismo para formular interrogantes y encontrar 

respuestas en la vitalidad que proporciona esos espacios 

de libertad individual en correspondencia con la 

dialéctica de la alteridad, es decir,  sus interlocutores. 

 
Te escribo ésta carta y ni siquiera tengo la 

certeza de que existas. Quizá eres un sueño 

por construir. Puede que sea el amor por la 

patria: tratar de imaginar un sueño de vida 

colectiva llena de esperanza y amor 

 

En la carta de amor de Laureano Márquez, alude a dos 

factores claves desde los cuales podemos aproximarnos 

a la comprensión e intelección de las otras ciudadanos, 

a saber: proximidad y lejanía, ergo, proximidad 

compartir creencias y valores, historia y cultura con el 

fin de establecer vínculos con los otros; distancia para 

interpretar ese pasado que ya no está como parte del 

aprendizaje colectivo. Esa acción de fe prefigura 

alternativas que conduzcan a la sintonía con lo común, 

con la alteridad, pues solo con ella y desde ella se 
puedan gestar cambios para el encuentro, pero un 

encuentro, que implica compromiso como un deber 

ético y una conducción conformo a estos 



  

75 
 

Interpretación de la información. 

 

     Ante de iniciar la interpretación de la información, conviene aclarar que, las ciudadanías en 

tanto construcción cultural y social, presupone un devenir, esto es, conceptualmente tiene un 

pasado, futuro y un presente integrados a una temporalidad en dos direcciones a saber: Por un lado, 

el carácter universal homogéneo e impersonal, en el cual, queda fuera de toda discusión lo diverso, 

heterogéneo, el universo cultural cotidiano y los vínculo con la alteridad, sino con el poder; por el 

otro, cuando hablamos de sus significados plurales y diversos, apuntamos al mundo intersubjetivo, 

interpersonal, cotidiano, ese horizonte distinto a lo estipulado con las relaciones de poder,  lo 

abstracto definido por los patrones de legitimidad políticos, económicos y sociales ( deberes ante 

el Estado, y la sociedad); en consecuencia, la concepción plural de las ciudadanías marchan 

paralelas a lo formalidad institucionalizada, por tanto, su centro es en el mundo vivencial y 

colectivo donde adquiere potencia, esa capacidad para adecuarse, mutar siguiendo los vaivenes de 

la realidad inmediata individual y colectiva  apalancada por los lazos con los otros. 

      El develar su profundidad, pasa por  encontrar las generalidades en los significados recogidas 

en los  cuatro artículos de prensa seleccionados en décadas distintas, en algunos casos, encubriendo 

los lugares que ocupan en la pirámide social, en otros  revelando temor e incertidumbre al  mostrar 

el mundo vivido desde su ser, pues escriben y describen en sus narrativas formas diferentes  de 

comprender e interpretar los significados  plurales de la ciudadanía considerando a la otredad desde 

una perspectiva cultural; ellos encuentran una vía diferente en los vínculos con sus interlocutores 

al trascender al concepto homogéneo, uniforme instituido por el Estado y desde el Estado, cuyos 

factores constitutivos observan los derechos en términos políticos para legitimar el orden social y 

el poder; derechos que presuponen la dinámica de un orden en apariencia justo, sin que por ello 

esquiven esa capacidad creadora, quizá transformadora o no dependiendo del clivaje ético con el 

cual emprenden una acción moral distinta, ante las creencias morales instauradas y recreadas en el 

mundo cotidiano, ese espacio donde se reproducen las costumbres y valores legitimados por las 

expectativas de los otros. 

     Los significados  expresados en los relatos consultados abren otras perspectivas en las formas 

de concebir la ciudadanía en su naturaleza  plural, heterogénea y singular, pues esa singularidad 

nos advierte sobre una complejidad alojada en el mundo contradictorio de las vivencias que 

parecieran ser generales en la percepción de los sujetos, pero con significados diferentes cuando 



  

76 
 

son puesto los conceptos a contrapelo de las practicas morales aceptadas conforme a las pautas 

morales generalizadas, convertidas al propio tiempo, en formas de vida por la otredad en su 

constante, perenne y, perpetua  reinvención; a diferencia de la formalidad convertida en obligación 

moral ante el orden establecido; la reinvención a la que aludimos se recrea en los espacios libres 

que permiten los vínculos con los demás, ese espacio vital . Como indica Cortina. (1995). “para 

ser libres hemos de contar con la realidad de las cosas y con nuestra peculiar estructura”. (p. 59). 

     Los significados de la ciudadanía plural vistos a partir de la interioridad social arrancan 

asociados a la incertidumbre, certezas y soledad de los individuos, realidad impregnada de cosas, 

conceptos enquistados convertidos en costumbres, creencias e incluso valores comprendidos e 

interpretados, desde un insoslayable e inmanente espíritu libre. Tal construcción aunque dialéctica 

en esencia,  abre  espacios para esos  encuentros vitales entre los seres humanos dominados por 

una visión del mundo, donde los lazos con los otros se difuminan en términos comunicativos, 

simbólicos, siempre en tensión o no con sus interlocutores,  no quiere decir esto, libre de críticas 

o de posturas que legitiman determinadas  costumbres,  creencias. 

       En esas acciones de fe, confianza y expectativas se configuran alternativas,  orientadas a ir 

más allá del sentido común, vale decir, ese encuentro comunicativo con la alteridad capaz de 

racionalizar esperanzas, deseo y anhelos en la convivencia común, relatos que revelan 

motivaciones, compromisos inmersos en una realidad que abarca la cotidianidad; es allí donde se 

gestan posicionamientos éticos conforme a una acción moral cimentada por una aprehensión 

cultural heterogénea y diversa, distante del orden establecido. 

     Más allá de los aspectos formales e impersonales de la ciudadanía en su perspectiva y 

configuración abstracta; las otras ciudadanías remiten al cuestionamiento de las prácticas comunes 

frente al poder, aunque no se desprende totalmente de su influencia abren pautas, definen acciones 

; para los articulistas representa una potencia por la capacidad de mutar en el escenario cotidiano, 

pero además, un vínculo intersubjetivo donde entran en juego formas de percibir el contexto 

inmediato, acciones vitales encuadradas para repensar las formas de vida, subyacentes en la 

narrativa donde se evidencia un continuo devenir, nuevas  formas existenciales imbricadas 

inexorablemente a la presencia de la otredad, es decir, la persistencia vital con los otros.  

     El carácter  distintivo que emerge de la reproducción cotidiana, espacio vital que condiciona 

los modos de pensar y vivir, cuyo substrato orienta la reflexión para hacerle entender al otro la 

trascendencia de la opinión como mecanismo de reconocimiento socio-cultural,  no prescinde de 



  

77 
 

lo político, sino que resulta análogo a la creencia hecha práctica social, modo de conexión con la 

otredad. En este sentido, volvamos sobre las expectativas en referencia a los demás  aludida  por 

Victoria Tenreiro, al relato de Federico Vivas sobre las maneras de escurrir el bulto a los 

compromisos por parte de un  caraqueño; lo escrito por Rigoberto Lanz, en el cual,  mantener 

distancia para reflexionar en torno la narrativa oficial y la moral legitimada como alternativa para 

volver sobre principios ético/morales correctos para emprender la acción sobre la base de la 

autonomía y el conocimiento de la realidad. En todos está presente la cultura como hilo conductor 

para reconfigurar una imagen de ciudadanía distinta, su devenir, potencia inexorable, pero además, 

una fortaleza ético/moral contenida en los vínculos identitarios con la otredad; allí adquiere sentido 

esa capacidad para mutar, para adecuarse a los desafíos del mundo contemporáneo.  

       En ellos con tono reflexivo y crítico abordan la realidad desde la esencia que guarda la ética 

como principio y forma  de vida, así como los significados que toman cuerpo al desdeñar la moral 

instituida; de hecho al extraer los fragmentos las expresiones de sentido, la ética como expresión 

de la mismidad ante sus interlocutores evidencia un enclave cultural , un juicio de fe para despertar 

la conciencia de los otros, trazar un sendero mediante el ejercicio diverso de la ciudadanía en 

plural, implica otra forma de conocimiento escindida de la concepción universal que ha dominado 

buena parte de las sociedades occidentales, pues no se trata de una ética negativa en oposición a la 

instituida por el orden político o de los intelectuales a su servicio, sino como un factor que puede 

generar en la moral colectiva otra forma de comprender el mundo a partir de otras perspectivas; es 

por ello que, Rigoberto Lanz en su rebeldía apunta a la epistemología negativa, es decir, un 

conocimiento que genere pasión sin la razón instrumental a raíz del desencanto y el fracaso de las 

ideologías sobre las que se edificó el actual sistema mundo, por consiguiente, la naturaleza de la 

epistemología negativa apunta hacia la alteridad a otro manera de comprender los 

comportamientos sociales.  

       La generación del conocimiento a partir de los espacios vitales que deja abierto la ciudadanía 

formal, van directamente orientado al despertar de ese mundo cultural que muestra cansancio, que 

vibrar en la trama humana de las relaciones intersubjetivas como un acto de fe, auto determinación, 

identidad y lugaridad los cuales implican una acción moral, por ello, el basamento ético contenido 

en los relatos, factores que resignifican la práctica ciudadana en sentido disruptivo capaz de 

transformar el sentido común de los otros, cuyos efectos, implican compromiso, responsabilidad 



  

78 
 

con todo aquello que resulte relevante para el cuerpo social, aunque se juegue a las reglas 

impuestas por el sistema político.  

     Los significados de las otras ciudadanías y sus metáforas no se definen por la pertenencia a una 

comunidad política tal y como refiere el sentido universal, sino que irrumpe de la herencia social 

hecha manifiesta en el devenir y como expresión de elementos culturales imbricados en la trama 

humana, descrita, amplificada e interiorizada en el escenario vital de los contradictorios vínculos 

intersubjetivos, sea en función de las transformaciones, sea a favor constructivos de la crítica, no 

sólo individual, también colectiva, porque su características socio-culturales presuponen la 

presencia de la otredad, pues es con ella donde se resignifica, muta paralelamente al poder; en 

consecuencia, el sentido disruptivo, plural,  configura un ser consciente éticamente responsable y 

comprometido con la alteridad, con la pasión por lo que verdaderamente resulte importante para 

una sociedad. Según indica Navarro (2007).  

 “Para ser fiel a la lógica de la alteridad es necesario tener en cuenta la «sensibilidad del 

rostro» en tanto que fuerza ética ejercida sobre alguien, esto es, como poder moral que 

cristaliza en un yo. (p.6.).  

En esos vínculos adquiere forma y sentido los significados de las ciudadanías, es decir, siempre se 

reconfigura desde una postura ético/moral con respecto a los sujetos con quienes son reciprocas 

las vivencias, aunque no necesariamente comportan las mismas formas de abordar la realidad. 

     Conceptualizar la ciudadanía diversa y plural, sin duda pasa, por el encuentro del actor social 

consigo mismo, pero en referencia tensional con respecto a sus interlocutores, puesto que, no 

tendría existía sin la coexistencia con los demás, en la mismidad está la claves de los porqués de 

su mutabilidad, las contradicciones que les son propias cuando se aborda la realidad social.  

En otra de las categorías que emergen del relato analizado, Lanz apela a los motivos existenciales 

para avivar la pasión, no solo por la mujer, sino por aquello que despierta su compromiso y sus 

responsabilidad hacia sus interlocutores, no se trata, de una soledad aislada del mundo externo, 

sino de una distancia necesaria que lo invita a replantear su rol, su ethos dialógico con el cual 

volver sobre la sociedad para proponer e impugnar lo que este fuera de sus códigos éticos y 

discursivos; en ese sentido, es la ciudadanía potencia que se crea y recrea ante los dilemas de la 

trama social. 

     El artículo de Victoria Tenreiro, publicado por el Nacional en Papel Literario en 2017, alude 

más a la presencia ciudadana en la calle, en el hogar o en el trabajo, pero condicionada por las 

expectativas insufladas por la sociedad o por las relaciones con los otros, sin embargo, en cuanto 



  

79 
 

tales pueden distorsionar o bloquear la acción ciudadana siguiendo pautas morales, no cónsonas 

con una forma de estar ahí, siguiendo la esencia que postula la ética, es decir, el hombre 

reflexionando sobre sí mismo y sobre los otros en convivencia. 

     En el relato de Tenreiro emerge la categoría pathos de la autodeterminación, el cual alude al 

estar ahí en el mundo cotidiano siguiendo lo correcto, no solo como convicción sino como forma 

de vida, para sí y frente a los demás. Ésta manera de interpretar la ciudadanía en sentido plural y 

diverso señala los límites a los que puede llegar la acción tanto individual como colectiva  cuando 

entran en juego comportamientos morales contrarios a ser ciudadano. Aun cuando se esperan 

respuestas asertivas y correctas en el ámbito social, no es menos cierto, que las inclinaciones 

humanas tienden a torcer la vara cuando se ponen a prueba las expectativas, ergo, se es ciudadano 

para unas cosas y otras no, la respuesta no es tan simple. 

      Sin duda alguna, la construcción perpetua de las otras ciudadanías, presupone un razonamiento 

ético orientado por unos patrones culturales frente a la distorsión moral aceptada como buena. Ahí 

coincide Tenreiro con Lanz, se necesita distancia para no quebrantar la ética del compromiso y la 

responsabilidad como fin último de la práctica ciudadana, yace allí la hondura capitalizada en la 

reflexión individual y colectiva constante, recurso que espanta los demonios que impiden el bien 

común. 

     La concepción plural de las otras ciudadanías se apuntala en la interpretación y comprensión 

de la vida en común, ese espacio vital donde se agencian los compromisos y las responsabilidades 

para con los otros. Tenreiro lo resume en una implacable frase cumple con tus deberes, si quieres 

vivir en libertad y ser libre; no se trata que el Estado  imponga las pautas, al contrario, es el género 

humano con sus acuerdos y disensos, quienes en su autonomía prioricen la ética sobre la moral  

para fijar las pautas que conduzcan hacia el arribo de un comportamiento colectivo quizás más 

solidario y comprometido con el bien común, eso que ella describe en su soledad cuando escribió 

el título de su texto 

     El texto literario publicado por Federico Vegas en 2024, un arquitecto convertido en escritor, 

marca otras de las variantes de la concepción plural de la ciudadanía, no por casualidad escribe en 

su relato, las preocupaciones que sacuden la psique para formular un  acto de fe frente al 

desmoronamiento del tejido social; en efecto, ante sus lectores enarbola una visión de su 

cotidianidad esperanzadora, cuestiona la moralidad culturalmente instalada que evade cualquier 

compromiso ético, quizás argumento corrientes en muchos otros, pero también individuales, 



  

80 
 

puesto que, el razonamiento ético que se espera de los ciudadanos, no es precisamente de evasión, 

sino de acción como suele ocurrir con determinadas narrativas, pues ser ciudadano en términos de 

la esencia ética, no significa claudicación, derrota, sino persistencia, apuesta por el bien común.  

     Las otras ciudadanías, sin duda, como bien lo resaltan implícitamente los autores de los 

artículos, asoman un estado del ser ante una realidad, en la cual el sentido de pertenencia en la 

lugaridad configura la construcción identitaria de sí mismo en la alteridad o entre sus 

interlocutores, constituyendo al mismo tiempo un llamado consciente al deber ser, en tanto, 

responsabilidad y compromiso, no siempre en concordancia con la acción colectiva, pues, fuera 

de esto quedan las decisiones individuales, las presiones colectivas como factores condicionantes 

en la trama societaria. 

     Los significados arrancan de esas reflexiones que afligen al espíritu humano; el texto de 

Laureano Márquez nos muestra otra manera de observar esas dolencias sociales con las cuales 

afirma una identidad y sentido de pertenencia que a juicio de él  no está, pero que el deber, la 

responsabilidad y la reciprocidad obligan a volver sobre sus propios pasos como expresión 

colectiva; no significa esto, retornar al pasado, sino apuntar a esa mutabilidad que dará sentido a 

otra cosa, a esa otra visión con la cual configurar en términos de la persistencia ética la 

revalorización moral del tejido social. Para él todos tienen el imperativo de construir con las 

diferencias. 

     A diferencia de los aspectos formales que trae consigo el enfoque universalizante instituido, lo 

realmente existente está en las representaciones sociales que nacen del encuentro contradictorio 

con los otros, así pues, la ciudadanía, supone per se un constructo ético, cuyos significados 

adquieren una fuerza moral que modela las formas de pensar, las configuraciones identitarias y 

culturales con las cuales explican el hacer y el ser ciudadano, aunque no logra instalarse 

completamente como práctica social dado los cambios gestados en la sociedad, tanto internos, 

como los insuflados por factores externos.  

     Ahora bien, entre los cuatro articulistas sometidos al método empleado, se encuentras posturas 

generales que tienen que ver con acciones morales conscientes, las cuales están descritas en las 

expresiones de sentido en las cuales la proximidad, comunicación y compromiso con sus 

interlocutores alcanzan rasgos radicales, cuando afirman un comportamiento, unos vínculos 

comunicativos que presuponen una forma de vivir e interpretar la realidad distinto al margen de la 

percepción formal de la ciudadanía, vale decir, en oposición a las costumbres y creencia puestas 



  

81 
 

en escena en las prácticas cotidianas, de hecho, los interlocutores no son entendido como rivales, 

adversarios o enemigos; en pocas palabras, los otros son aceptados, reconocidos como parte de 

una trama humana compartida, pero que requiere ser cambiada o interpretada en nuevos términos, 

es decir, el tratamiento del bien en función del común. 

      Los articulistas consultados reconfiguran las prácticas ciudadanas de acuerdo al bien moral, 

ergo, no se refieren a las acciones morales instituidas reconocidas como aceptables o como parte 

de una cultura, según la cual, lo negativo es reputado y legitimado en el escenario social a 

sabiendas que esquivan el bien moral, pues este, se aloja en los linderos de un acto consciente que 

trasciende la actuación de los  sujetos sociales en función no de un deber, sino de un tiene que ser 

así, no como un imperativo, sino como una forma de irradiación con los otros y desde los otros.  

     Por otra parte, unos de los rasgos distintivos de las otra ciudadanías con respecto a los aspectos 

formales de la ciudadanía única y homogénea, las describen nuestros autores con sus experiencias 

vitales, es decir, las interpretan desde sus condiciones ético/morales, acto de fe en correspondencia 

con los horizontes  mentales, formas de pensar, vivir y percibir la realidad inmediata, por tanto, en 

correspondencia con las creencias y valores que los guían.  

 Las diferencias respecto a la concepción liberal que ha dominado desde la modernidad los relatos 

desde el poder, implica que, las otras ciudadanías no responden en sus universos mentales a la 

homogeneidad impuesta por el reducto uniforme de la igualdad ante la ley, principios fundamental 

legitimador para el orden establecido; puesto que, para una sociedad mestiza cómo la venezolana 

tal precepto se resume en la conexión y vínculos en la calle, mercado e incluso en cualquier lugar 

donde estemos, en la relaciones cotidianas, allí donde las diferencias étnicas pierden sentido; solo 

perturbadas cuando entran en juego las discrepancias y disensiones económicas asociadas por 

relatos ideológicos. 

      

    

 

 

 

 

 

 



  

82 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

SECCIÓN  V 

 

Consideraciones Teóricas y contribuciones. 

 

     Cómo argumentaron  buena parte de los autores consultados en referencia a la ciudadanía, 

podemos precisar dos factores claves, en primer lugar, para algunos de ellos la ciudadanía sigue 

siendo un concepto, si bien mutable, siempre está asociado al hacer político institucionalizado y a 

los derechos como principio para la legitimidad del poder; no obstante,  investigadores como 

Moufee, Vermeren, Quiroga, Cortina y Aceves entre otros, se distancian del constructo político 

para ahondar en la raíz social y cultural del fenómeno, cuyas vertientes abren otras posibilidades 

para su comprensión, pues entran en juego la vida cotidiana, los vínculos contradictorios que les 

son propios, pero también incluyen en sus debates elementos claves como la alteridad los factores 

ético morales subyacentes y las expectativas, no sólo de estas ante los demás, sino como 

comportamiento individual/colectivo, por el hecho de que todo posicionamiento, ideológico, 

cultural tiene repercusiones en el campo social, ergo, como factores que pueden  modificar o 

concienciar la forma de vivir, en tanto,  perspectiva del deber ser, es decir, lo correcto, lo que se 

espera no sólo del sujeto quien expresa, valora o reconfigura sus percepciones vitales, según las 

creencias o los valores que dominan la acción humana en su aprehensión de la realidad o en sus 

prácticas colectivas, también como demanda, reconocimiento de la alteridad en función a los 

principios sobre los cuales se estructuran los patrones socio culturales con los que se sustentan las 

acciones morales. 

     El sentido plural, culturalmente heterogéneo de las ciudadanías apunta a significados distintos 

porque se estructura en las raíces sociales del mundo cotidiano, las cuales se apuntalan en las 



  

83 
 

visiones inherentes a la realidad, cuyo substrato cultural genera manifestaciones que implican 

comportamientos colectivos e individuales coincidentes o divergentes singulares en la realidad 

concreta, aquí nos planteamos algunas interrogantes a saber: ¿Sí en la realidad concreta los 

vínculos humanos se mueven en el péndulo de la dialéctica con una imagen de libertad sujeta a 

determinadas creencias, valores y derechos universales, como se configuran, entonces, las nuevas 

ciudadanías al margen de un estado en apariencia inexistente en la red?. ¿Tendrán algún impacto 

en la realidad social la ciudadanía cibernética? esas y otras interrogantes, siguen surgiendo a 

medida que la red se convierte en otra forma de vida. 

     Las  transformaciones impulsadas por el incesante avance tecnológico en todos los órdenes de 

la vida humana, plantea desafíos e incluso respuestas por el hecho que se ha instaurado otra forma 

distinta de entender la libertad, ciudadanía, cultura, interacciones con la alteridad  

En otras palabras, volver hacia la autonomía de los sujetos para responder a los vínculos con la 

alteridad, desde donde se nutre las prácticas societarias a través de las cuales adquiere sentido, 

particularidad las expresiones culturales de las ciudadanías, esa naturaleza de la soledad en su 

mismidad para reflexionar en términos individuales y colectivos en función de la comunicación. 

Así pues, jugar a las reglas de juego establecida por un orden social, no significa claudicación, 

sino crítica para ser leída y observada por los interlocutores. 

     Efectivamente las ciudadanías significan un hacer ético en correspondencia con una acción 

moral reflexiva diferente a lo establecido, en palabras de Popper, Aceves, Quiroga, Vermeren y en 

el propio significado que le atribuyo, la cultura(s) expresadas en el mundo de las costumbres 

cotidianas nos hablan de reciprocidad, expectativas formas de ser enquistadas en las referencias y 

vínculos con la otredad, allí es donde podemos encontrar nuevas valencias, esas mutaciones que 

se crean en las relaciones intersubjetivas, en los desencuentros, en los patrones de sociabilidad en 

los que subyacen los patrones culturales, no necesariamente homogéneos. Según señala Aceves. 

(2020). “Cada conjunto de ciudadanos/as vive y modela su acción social con base a sus propias 

configuraciones identitarias y disposiciones culturales, afectadas todas por las relaciones de 

poder.” (p.162.). Esto no quiere decir, ausencia de contradicciones, por el hecho que, las 

configuraciones que surgen de la realidad, difícilmente pueden tener un carácter semejante e 

incluso una comprensión igual debido a las expectativas diversas de los actores sociales, sean de 

sí mismo o con referencia a sus congéneres. 



  

84 
 

      Las concepciones diversas en torno a la ciudadanía que emergen del entramado social, 

cotidiano, local o nacional, divergen de las intenciones totalizadoras impuestas por la formalidad 

jurídica, no por ello, la abstracción en que se sostiene no deja de abrir resquicios en el cuerpo social 

para que desde éste irrumpan construcciones distintas, diversas y complejas en las redes culturales 

subyacentes en el tejido social; si bien en su devenir, la ciudadanía es entendida como parte de un 

entramado político de control a la vez excluyente, no son menos ciertos,  los procesos con los 

cuales, tal abstracción es reconfigurada a partir del reconocimiento cultural y de la otredad inmersa 

en los vínculos intersubjetivo en los que es definido la acción ciudadana como un bien moral, o la 

negación de éste. Para Cortina. (1995).   

Lo moral, entonces, depende siempre de otras dimensiones y se subordina a ellas, siendo así  

tales dimensiones son comunes con los seres naturales. Lo moral está, pues, sometido a la 

ley de la causalidad. (p.  190). 

 

      En efecto, la realidad social está impregnada de factores causales que mueven las acciones 

ciudadanas, las mismas pueden retraerse al estar en peligro las libertades individuales, los espacios 

de expresión y la creación humana; sin embargo, dentro de esos factores causales, entre ellos las 

contradicciones, temores, vicios, desvaríos  que anidan permanentemente  entre las sociedades y 

relaciones entre los seres humanos, allí se hallan los factores que impiden en buena medida su 

concreción. Más allá de esta postura, es innegable que la cultura juega un papel fundamental en la 

acción moral de las ciudadanías. Para Aceves. (2020).  

Los modelos de participación en la vida social, los sistemas de creencias, los argumentos 

sobre el orden social y las concepciones acerca del mundo y el papel que juegan en él son 

fórmulas, esquemas y mapas orientadores del pensar y hacer del accionar ciudadano. 

Acciones que se desarrollan tanto en espacios públicos convencionales o bien en nuevos 

espacios públicos como las redes sociales en Internet, donde también es posible ejercitar la 

ciudadanía. (p. 163)  

 

     Por otra parte, independientemente como  se gesten las prácticas ciudadanas, la cultura 

constituye el hilo conductor en la vida social, económica y política, por consiguiente, el ethos 

dialógico representa una estructura simbólica insustituible que trasciende los espacios 

convencionales para instalarse en las redes sociales. Esto último, requiere algunas acotaciones; la 

primera de ellas, a manera de interrogante ¿Qué tipo de repercusiones tienen las redes en la 

construcción ciudadana en el mundo concreto?; segunda; ¿Más allá de la libertad que representa 

como un todo condicionado, tiene repercusiones reales en el mundo concreto?, o ¿Potenciará la 



  

85 
 

reconfiguración de las ciudadanías las redes sociales ante las amenazas, limitaciones o 

restricciones del poder? 

     En efecto, es posible que las luchas por nuevos derechos y la impronta de los deberes pueden 

generar mutaciones en las formas de comprender e interpretar las ciudadanías; no obstante, ante la 

exacerbación del individualismo,  hedonismo,  hiperconsumo y la aparente libertad para exponer 

públicamente la vida privada de los usuarios y sus opiniones, es probable que la ciudadanía como 

acción moral pierda su esencia como la hemos conocido hasta ahora en la realidad concreta, puesto 

que, otras serán las repercusiones y los desafíos que tendrán que enfrentar no solo los seres, 

también las instituciones, la cultura, sociedades e incluso los sistemas políticos que tendrán que 

amoldarse a los patrones que impone el mundo globalizado. Quizá vivenciaremos otras maneras 

para estar juntos, otras formas para interrogar lo que hemos sido, aunque podría haber nuevas 

oportunidades para las interacciones sociales. Según argumentan Belín y Pérez (2009),  citando a 

Barbero.  

Cierto es que al ser impactados por las redes de la cultura-mundo de la información, 

vivenciamos nuevos “modos de estar juntos” y la no-lugaridad impera como nuevas formas 

de co-habitar en las ciudades, en ecosistemas comunicativos, cuya “manifestación más 

profunda se halla en las nuevas sensibilidades, lenguajes y escrituras que las tecnologías 

catalizan y desarrollan”. (p. 659).  

      Interesantes aspectos para un mundo sumergido en la incertidumbre, pues, resultan obvios y 

en curso los cambios en las sensibilidades, lenguaje, cultura y escrituras que podrán darle otros 

significados a las ciudadanías, pero nos asaltan interrogantes de mayor tenor ¿Si hablamos de 

nuevas ciudadanías están tendrán impacto en el mundo concreto? ¿De qué  ciudadanías estaríamos 

hablando si se pierde de vista la lugaridad al ser sustituida por el mundo virtual apuntalado por una 

cultura homogénea? Interrogantes sin respuestas aparentes, que quedan para la reflexión, discusión 

y estudio. 

      Aun cuando, no disponemos de respuestas porque se trata de un proceso en curso, también 

resultan fundamentales formas de entenderla que trasciende lo meramente político; según señala 

Canclini. (1995).    

Ser ciudadano no tiene que ver solo con los derechos reconocidos por los aparatos estatales, 

a quienes nacieron en un territorio, sino también con las prácticas sociales y culturales que 

dan sentido de pertenencia  y hacen sentir diferentes  quienes poseen una misma lengua, 

semejantes formas de organizarse y satisfacer. (p. 19). 

 



  

86 
 

     Lo expuesto por Canclini, no hace más que confirmar la naturaleza social de las ciudadanías, 

se trata de una invención social en la cual coexisten formas particulares de percibir el mundo 

inmediato en su devenir, un escenario multi frontal, es decir, entran en juego las vivencias que 

resultan propias a las interacciones humanas, valores, creencias, mitos, aspectos psicológicos, 

posición en la pirámide social, situación económica, nivel educativo, solidaridades contradictorias 

algunas veces escapan a ese escenario de convivencia para antagonizarse en determinadas 

coyunturas históricas. En ese mundo social y singular, la ciudadanía como fenómeno cultural 

alcanza nuevas valencias, cuyos significados y contenidos se escinde de los aspectos formales 

reconocidos universalmente; para decirlo en otros términos, se recrea, reproduce en tanto 

imperativo humano particular, colectivo, al mismo tiempo que se hace potencia. 

     Ahora bien, aun cuando la concepción plural de la ciudadanía se escinde o se reconfigura ante 

los derechos formales y sus vínculos con  el  Estado, no quiere decir esto, que desaparezcan porque 

de ser así, también los estados modernos no tendrían cabida como mecanismo de control y garantes 

del orden; por el contrario, las necesidades, expectativas creadas, siempre representaran una 

conquista para la vida social, para los equilibrios inestables característicos en toda sociedad, en 

todos los vínculos humanos. En consecuencia, ese escenario no escapa al impacto generado por el 

incesante avance tecnológico, con el cual coexisten dos imaginarios sociales, políticos, culturales, 

económicos y cotidianos, ergo, por un lado, la realidad concreta; por  otro, la sociedad virtual con 

otra versión del hombre, la libertad, cultura e intersubjetividad. 

     La impronta tecnológica trae consigo una mutación histórica, quizá más dramática, radical  por 

las transformaciones que está gestando en las formas de vida humana, en los patrones de 

sociabilidad y, desde luego, en la cultura. En efecto, no es poca cosa ahondar en un proceso en 

curso, cuyas pinceladas precisa Lipovetsky. (1986).   

     

 Considerando que el universo de los objetos, de las imágenes, de la información y de los 

valores hedonistas, permisivos y psicologuitas que se le asocian, han generado una nueva 

forma de control de los comportamientos, a la vez que una diversificación incomparable de 

los modos de vida, una imprecisión sistemática de la esfera privada, de las creencias y los 

roles, dicho de otro modo,  una nueva fase en la historia del individualismo occidental. (p. 

6). 

 

     Al destacar lo expuesto por el filósofo y sociólogo  francés, no solo se trata del individualismo, 

sino de la vida colectiva tal y como la conocemos, pues la separación de lo público/privado 



  

87 
 

característico de la ciudadanía se unifica en la red perdiendo sentido, haciéndose incluso imprecisa 

a la luz de los imperativos de la revolución cibernética, por consiguiente, también muta la 

ciudadanía en sus aspectos substanciales, vale decir, los espacios en la red generan otras formas 

de interpretar la libertad y todo el correlato que se le asocia trastocando las formas de vida 

impactadas por lo efímero, inmediato e intrascendente. En ese particular, se exacerba el imaginario 

ilimitado de la libertad, aunque a decir verdad no tan ilimitado, ese factor condicionante cambia 

los patrones culturales, la política, gustos, trabajo y educación, tan es así, cualquiera puede ser 

periodista, analista o artista, por decir lo menos. 

      Esa lógica que ha calado en los países menos desarrollados en forma lenta, pero segura 

permitirá una configuración de la ciudadanía quizá impensable debido a los derroteros que siguen 

las sociedades globalizadas, híper consumo, hedonismo, exacerbación del individualismo e incluso 

el ocultamiento del Estado en la pantalla líquida; sin embargo, más allá del impacto creado por la 

red, resulta insoslayable la realidad concreta, ese mundo donde las dolencias sociales, desigualdad, 

crisis política y de todo tipo nos acompaña, está ahí muy a pesar del espacio alterno virtual; 

básicamente, el asunto está en cómo lo asumimos, aquí cabe una interrogante ¿Tecnología para 

nuestro beneficio o beneficios para ese supra poder invisible?, o mejor aún ¿ Configurar ciudadanía 

para un mundo irreal sin repercusiones en la vida cotidiana orientada al desconocimiento del ser 

como centro civilizatorio?. Interrogantes, que allí quedan para comprender hacia dónde va el 

mítico personaje. 

      Más allá de las menciones aquí escritas, afloran un cúmulo de significaciones que más bien 

constituyen hallazgos, entre ellos cabe nombrar, a saber: En primer lugar, la ciudadanía en plural 

no es un hacer intemporal, supone un devenir donde se cruzan contradicciones que marchan al 

margen de las posturas tradicionales; en segundo lugar, es un fenómeno social impulsados por la 

racionalidad cotidiana, esa que se escinde inexorablemente de la abstracción jurídico-política; en 

tercer lugar, se estructura en función de las experiencias vitales de los seres humanos; en cuarto 

lugar; sus representaciones simbólicas aluden a la carga existenciales a impulsos del encuentro o 

desencuentro con la otredad, por tanto, su naturaleza es intersubjetiva e intrasubjetiva y, por 

último, en función de la expansión explosiva de las redes sociales podría ser transubjetiva debido 

a la mutación que se está gestando entre la realidad virtual y el mundo social concreto. 

 

     



  

88 
 

 

A manera de epílogo. 

     

     Uno de los aspectos  resaltante en los propósito e interrogantes que surgieron al ahondar en los 

significados de las otras ciudadanías, es que a diferencia de los vínculos formales y contradictorios 

con el Estado, en ellas los significados emergen en la conciencia, esa comprensión del ser con 

respecto a la alteridad y su conexión contradictoria con el mundo cotidiano, coincidente en muchos 

casos con lo experimentado en mi quehacer ordinario. 

     Llegar a conclusiones en un hito temático como el abordado en la investigación, nos advierte 

de una vez la dificultad  para arribar a ello; en primer lugar, la mutabilidad de la categoría y su 

naturaleza perpetúa originada por los cambios en las visiones de los seres humanos y en las 

sociedades donde se convierten en alternativas válidas para la orientación de la otredad; segundo 

lugar, lo diverso e incluso complejo en los enfoques empleados por los autores permiten interpretar 

y comprender ese cambio que opera lentamente en las formas de percibir las ciudadanía; por un 

último, los imperativos que impulsan concepciones diversas tienen como fundamento la mirada de 

los otros, esa potencia generadora de mutaciones ancladas o subyacentes en el devenir histórico 

diferente a la concepción disciplinaria promovida desde el poder. 

      Hablamos entonces, de esa pluralidad cultural centrada en los valores  y creencias en 

correspondencia con los vínculos intersubjetivos, es decir, las otras ciudadanías no se construyen 

ni recrean en función del Estado, sino en connivencia y reconocimiento con los interlocutores, con 

la pasión que les embarga independientemente de la raíz social, nivel educativo o lugaridad a la 

que pertenezcan. En efecto, no se estructura en función del poder, sino que se gesta en los espacios 

vitales donde encuentran libertad de acción, libertad comunicativa para expresar desde un acto 

consciente los pareceres que describen una realidad concreta. 

     Por otra parte, distintas ideas en torno a la ciudadanía irrumpen en los cuatro artículo, puesto 

que, las diferencias profesionales presuponen otros significados, visiones ético morales que van 

más allá del carácter disciplinario impuesto por una moral instituida, no siempre en concordancia 

con las formas de pensar, con la fe en nuevas posibilidades de conexión con sus interlocutores 

orientadas a las expectativas y acciones colectivas orientadas al deber ser en las cuales se cruzan 

dialécticamente el estar estando en un mismo tiempo/espacio, aunque lo específico en cada uno de 

ellos, es la crítica, en tanto, necesaria para el darse cuenta en que se imbrica el espacio vital, la 



  

89 
 

sociabilidad, la autoconciencia, la reflexión sobre sí mismos en oposición a la moral positiva, la 

valoración del deber como principio y forma  de existir y estar en el mundo social. 

      El revelar los significados de las otras ciudadanías supone ahondar en los procesos culturales 

de los que parte la autoconciencia o para decirlo mejor, del pathos de la autodeterminación, ese 

espacio de libertad individual que nos permite en cierto modo mantener distancia con la realidad 

para percibirla tal y como se presenta y no dejarnos engañar por el relato proveniente de los actores 

en el poder o de la presión colectiva que observan como aceptable las convenciones morales 

institucionalizadas, en tanto,  prácticas sociales. 

     Entre sus significados las otras ciudadanías propugnan un acto de fe desde la mismidad con la 

otredad, acción donde está implícita la solidaridad, tolerancia basada en la esencia de los principios 

éticos; por otra parte,  constituye esta postura una suerte de juez que reflexiona en torno a un bien 

común compartido a partir del reconocimiento de sus coetáneos, del él hacia el ellos en tono de un 

ethos dialógico, cuya primacía es la actitud hacia el bien, el reconocimiento del otro como igual 

que trasciende lo que comporta la estructura jurídica; por consiguiente, la ciudadanía plural deja 

de ser una abstracción para convertirse en un hecho social, realidad insoslayable en la cual se 

conjuga la presencia, la coexistencia diversa, compleja inmanentes al mundo social.; allí radica la 

potencia con que se transforma y muta el concepto. 

     El sentido de lugaridad comporta otro aspecto que define a las otras ciudadanías, por el hecho, 

que en el lugar, la región, la nación entrañan un espacio con historia compartida, una añoranza que 

invoca lazos identitarios, una forma de ser coexistiendo con  los imperativos del mundo cotidiano 

cambiante, en muchos casos aprehensivos para los otros cuando el quebranto a la libertad se 

convierte en aceptación o en el peor de los casos claudicación, desgano, entrega; a pesar de las 

voces disidentes.  Allí emergen los contenidos y significados culturales para sacudir la quietud, 

para dejar atrás lo que dicta el sentido común, esos ciudadanos no políticos que reflexionan al 

margen de las formalidades impuestas por la acción social positiva, aquella que legitima un 

determinado orden formal; en tal sentido, las voces autoconscientes de las otras ciudadanías 

apuestan por un ethos, esa presencia desde la mismidad sacudiendo la proximidad con los otros. 

   Ser parte de las otras ciudadanías implica reconocer a la alteridad como parte inseparable y 

contradictoria  de la mismidad; ser sí mismo, significa pluralidad, diversidad y heterogeneidad, 

significa deslastrarse de la concepción universalista y homogénea que domina y ha dominado las 

creencia y patrones axiológicos de un mundo caótico. 



  

90 
 

     No podríamos hablar de las otras ciudadanías, sin aludir a esos componentes inherentes a su 

naturaleza, pues sus diversos significados evocan las antinomias del compromiso, responsabilidad 

y tolerancia, en esos rangos se mueven las sociedades para alcanzar lo que puede ser posible en 

términos de corresponsabilidad, porque todos somos parte integrantes de una trama ante la cual no 

podemos sustraernos, por eso es algo por conquistar, imprescindible porque es una  construcción 

en curso  permanente conectada con la realidad concreta, pues no se trata únicamente de libertad 

e igualdad, sino de imbricación de estos con los problemas que  afectan el quehacer humano en 

sus interacciones con el contexto histórico. 

     Las metáforas expresan unas formas de concebir, expresar el sentir frente a los demás y de estos 

con lo individual, representaciones que encierran diversos  significados que nos remiten, sin duda, 

una manera singular, particular desde la cual interpretamos y comprendemos ese devenir con se 

resignifican los significados y contenidos de un mundo en permanente movimiento sin podernos 

evadir, por el hecho que, la realidad es inmanente al tránsito humano. 

     El configurar las otras ciudadanías, en tanto y cuanto, representación simbólica y cultural, 

irrumpe opuesta a la concepción instaurada desde el Estado, en ellas la formalidad pasa a un 

segundo plano, para darle preeminencia a la conexión humana, es decir, a esos impulsos que nos 

mueve en el reconocimiento de la expectativa personales con respecto a la creadas y recreadas en 

la dinámica del cuerpo social, sólo desde acá se puede comprender el accionar de los actores 

sociales en su curso, pues no se trata de la simple imbricación con el estado, son los cuerpos 

biológicos debatiéndose, confrontándose o coincidiendo en su conocimiento compartido del 

mundo, es la alteridad compleja y diversa ocupando los espacios mediante el cruce de los patrones 

de sociabilidad, lo que presupone una  construcción perpetua condicionada por la dinámica 

cotidiana de ese estar estando, esa experiencias vitales que constituyen lo humano. 

  

       

 

  

Referencias 

 

Andreu, Jaime. (2002).  Técnicas de análisis de contenido: Una revisión actualizada. Centro de 

estudios andaluces. España. 



  

91 
 

Arendt, Hannah. (1993). La Condición Humana. Paidós. España 

Aristóteles. (1962). La política. Austral. Madrid 

Berger P, Luckman T. (1968). La construcción social de la realidad. Amorrortu editores. 

Argentina 

Bericat. (1998). Integración de los métodos cuantitativo y cualitativo en la investigación. Ed 

Ariel. Madrid. 

Boudieu, P.(1997). Razones prácticas sobre la teoría de la acción social. Anagrama. Barcelona. 

Bourdieu, Pierre. (1996). Cosas Dichas. Gedisa. Barcelona. 

Carr, W y Kemmmis S. (1998). Teoría Crítica de la enseñanza. La investigación  acción en la 

formación de profesionales. Ed Martínez Roca. España. 

Canclini, Nestor. (1995). Consumidores y ciudadanos: Conflictos multiculturales de la 

globalización. Grijalbo. México 

 Cortina, Adela. (1990). Ética sin moral. Tecnos. Madrid. 

Coronil, Fernando. (2005). El Estado mágico: Naturaleza, dinero y modernidad en Venezuela. 

Monte Ávila. Caracas. 

Foucault, Michel.(2002. Defender la Sociedad. FCE. México. 

Foucaut. Michel. (2007). El Nacimiento de la Biopolítica. México. 

García Pelayo, Graciela, Machado, C y otros. (1999). Lo Público y lo Privado. (comp) Graciela 

García Pelayo. Ed Fundación García Pelayo. Caracas. 

Hopenhayn, Martin. (2001). Viejas y nuevas formas de ciudadanía 

Rousseau, Jean,J.( 2001). El Contrato social. Ed Panamericana. Colombia. 

García Canclini, Nestor. (1995). Consumidores y ciudadanos. Conflictos multiculturales de la 

Globalización. Grijalbo. México. 

Guerrero, Carolina. (2006). Súbditos ciudadanos. Antinomias en la ilustración de América 

Latina. Fundación CELARG. Caracas  

Hurtado I, Garrido, J (2007). Paradigmas y métodos de investigación en tiempos de cambio. Ed 

el Nacional. Venezuela. 

Ramos, Carlos. A. (2015). Paradigmas de la investigación Científica. Revista UNIFE, enero-julio. 

N°23. Ecuador 

Mayz Vallenilla, Ernesto. (1998).Invitación al pensar el siglo XXI. Monte Ávila Editores. 

Venezuela. 



  

92 
 

Madueño, Luis. (1999). Sociología Política y Cultura. Centro de investigaciones de política 

comparada ULA. Venezuela. 

Margulis, Mario. (2009). Sociología de la Cultura: conceptos y problemas. Ed biblos. Buenos 

Aires. 

Maffesoli, Michel. (2002). Elogio de la razón sensible. Paidós. España. 

Levinas, Emmanuel. (1998). La huella del otro. Taurus. Madrid 

Lipovetsky, Gilles. (1986). La era del vacío. Anagrama. Barcelona 

O’Donnel, Guillermo. (1993). Estado, democratización y ciudadanía. Nueva Sociedad., n°128 

(Nv-Dic).  (62-87). Santiago de Chile. 

Paz, Octavio. (2004). El laberinto de la soledad. FCE. México. 

Popper, Karl.(1992). La filosofía oracular y la rebeldía contra la razón.. En sociedad abierta y sus 

enemigos. Paidós. Barcelona 

Kuhn. (1971). Las revoluciones científicas. FCE. México. 

Savater, F. (1998). Ética y Ciudadanía. Monte Ávila latinoamericana. Venezuela 

Wiesenfeld, E. (2001). La autoconstrucción. Un estudio psicosocial de la vivienda. Ed Latina. 

Venezuela. 

Lakoff, G, Johnson, M. (1980). Metáforas de la vida cotidiana. Cátedra colección teorema. 

Madrid. 

Husserl, Edmund. (1982). La idea de la fenomenología. FCE. España. 

Heiddeger, Martin. (1997). Ser y Tiempo. Ed universitaria. Chile 

Gadamer, Hans (1999). Verdad y método. Ed sígueme. Salamanca 

Guerra, Francois X. (1999).El soberano y su reino. En Ciudadanía y formación de las naciones. 

Perspectivas históricas de América Latina. Fideicomiso de historias de las Américas, FCE. 

México. 

Karczmarezyk, Pedro. (2007). Gadamer. Aplicación y comprensión. Ediciones Universidad de la 

Plata. Argentina. 

Taylor y Bogdan.(1984). Introducción a los métodos de investigación cualitativos. Paidós. 

España. 

Ricourd, Paul. (2006). Sí mismo como otros. Siglo XXI. México. 

Quiroga, H, Vermeren, P y otros. (1999). Filosofías de la Ciudadanía. Homo (Comp Quiroga, 

Vermeren ). Sapiens. Argentina. 



  

93 
 

Vásquez Belén, Pérez Cesar. (2009).Nuevas Identidades, otras ciudadanías. Revista Ciencias 

Sociales, Vol, XV, n°4., dic-oct. P75.102. Maracaibo 

Zea, Leopoldo. (1953). La conciencia del hombre en la Filosofía. Imprenta Universitaria. México. 

_____________ (1965). Pensamiento Latinoamericano. FCE. México. 

 

 

 

 

Fuentes electrónicas. 

Aceves L, Jorge.(2020) Culturas ciudadanas y ciudadanía cultural. Una exploración de términos. 

Disponible En https://encartesantropologicos/mx Vol,3, n°6, sep-Febrero2021, pp161-187. ISSN: 

259.2999. 

Miguel Beas Miranda (2009). Ciudadanía y procesos de exclusión. Disponible en 

https://www.dialnet.unirioja.es>article.  (Consultado 10/04/2020) 

 Rodríguez Sosa, Jorge (2014). Paradigmas, enfoques y métodos  en  la educación. Vol 7.n°12. 

Disponible En https:// 

revistainvestigacion.unmsm.edu.pe/index.php/educa/article/view/8177&cd. 

https://es.scribd.com/doc/283821054/Paradigmas-Enfoques-y-Metodos-en-La-Investigacion-

Educativa. (Consultado 10/01/2019)   

Quiroga, Hugo. (2005). Ciudadanía y espacio público. Debate y perspectivas. Revista venezolana 

de ciencia política, n°27. Enero-julio, pp 5-32. Disponible en: https:// www.ulpiano.org.ve. 

(Consultado 12/03/2016) 

González, Fredy. (2005). ¿Qué es un Paradigma?. Análisis teórico, conceptual y psicolinguistico 

del término. Revista de Investigación y Postgrado UPEL, 20 (1), 15-45. (10/10/2020). ISSN: 

13160087. Disponible en : https://www.redalyc.org/articulo.oa?.id= 65820102. (Consultado 

08/01/2023) 

Rauss, Diego. (2006).El sentido de la política de las sociedades diferentes. En PostData: Revista 

de reflexión y análisis político (en línea), 2006, (11), 75-102.( Recuperado 6 de septiembre de 

2023).ISSN:1151-209x. Disponible en : https://www.redalyc.org/articulo.oa?.id=52235599003.  

González Rey, Fernando. (2017). La epistemología cualitativa y el estudio de la subjetividad en 

una perspectiva cultural-histórica. Revista estudios sociales.N°60, abril-junio, 120-

https://encartesantropologicos/mx%20Vol,3
https://es.scribd.com/doc/283821054/Paradigmas-Enfoques-y-Metodos-en-La-Investigacion-Educativa
https://es.scribd.com/doc/283821054/Paradigmas-Enfoques-y-Metodos-en-La-Investigacion-Educativa
http://www.ulpiano.org.ve/
https://www.redalyc.org/articulo.oa?.id
https://www.redalyc.org/articulo.oa?.id=52235599003


  

94 
 

127.(10/10/2019). ISSN: 107440. Disponible en : https://dialnetdx.doi.org/107440/res.60.2017.10. 

(Recuperado  08/01/2023) 

Ramos, Carlos. A (2015). Paradigmas de la investigación científica. Revista unife .23(1). Enero-

julio, 9-17. Disponible en https://revista.unife.edu.pe>index.php>article. [Consultado 10/01/2022] 

Vásquez Bein, Pérez Cesar.(2019. Nuevas identidades y otras ciudadanías. Revista Ciencias 

Sociales. 15 (4), 653-667. (Recuperado 29 de agosto de 2023). Disponible en: 

https://ve.scielo.org/articulo.php’script_artext&pid=s131595182009000400007&ing=e&1lng=es

. [Consultado 29.08.2023] 

Aceves Lozano Jorge. (2020). “Culturas ciudadanas y ciudadanía cultural. Una exploración de 

términos. Encartes, Vol 3.Núm 6(2020):161.187. Disponible en 

https://dois.org/10.29340/en.vn3.61116 [consultado 10.09.2024]. 

 

Prensa  

El Nacional, cuerpo A-11. “Carta de Amor a Venezuela” Por Laureano Márquez. 10 de abril de 

2002. 

El nacional. Papel Literario. 12 de marzo de 2017.  Soy porque se espera algo de mí. Por Victoria 

Tenreiro. 

Ultimas Noticias. 5 de enero de 1990. Elogio a la soledad. Por Rigoberto Lanz. 

Prodavinci. 12 de marzo de 2024. Soñar y Ceer. Por Federico Vegas- 

https://dialnetdx.doi.org/107440/res.60.2017.10
https://ve.scielo.org/articulo.php'script_artext&pid=s131595182009000400007&ing=e&1lng=es.%20%5bConsultado
https://ve.scielo.org/articulo.php'script_artext&pid=s131595182009000400007&ing=e&1lng=es.%20%5bConsultado
https://dois.org/10.29340/en.vn3.61116

