
REPÚBLICA BOLIVARIANA DE VENEZUELA 
UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR 

INSTITUTO DE MEJORAMIENTO PROFESIONAL DEL MAGISTERIO 
DOCTORADO EN CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN 

 

 

 

 

 

 

La concepción axiológica desde la perspectiva espiritual del ser humano, dentro 
de la educación brindada por la Iglesia Pentecostal 

 

Tesis presentada como requisito para optar al grado de Doctor en Ciencias de la 
Educación 

 

 

 

Autor: Henry Yeferson Perea Ibargüen 
Tutora: Dra. Daisy Magaly Rojas Narváez 

 

 

 

 

 

 

 

 

San Cristóbal, mayo de 2025 



ii 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 
 

DEDICATORIA 

 

A mi amada familia, esposa: Zulma Mosquera, hijos: Henry Alonso Perea, Lía 

Emperatriz y Sara Cristina, por ser la motivación que me impulsó en el arduo camino 

para lograr la culminación de mi tesis.  

A mis padres Walter Andrés y Cleofe Visitación Ibargüen Moreno por su amor 

incondicional, ejemplo de superación y persistencia; a mis hermanos Harol, Frank, 

Walter, Yurley, Consuelo, Yamil y Anayancy por estar allí, especialmente en los 

momentos de mayor dificultad.  

 

Henry Perea 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 
 

AGRADECIMIENTOS 

 

A Dios, por darme iluminación, revelación e inspiración con la luz de su Santo 

Espíritu y la Santa Biblia, en este camino, al brindarme la fortaleza y la fe necesarias para 

superar cualquier adversidad.  La Gloria sea para él, siempre. 

A la Universidad Pedagógica Experimental Libertador, UPEL, por el 

acompañamiento y el respaldo académico que ha orientado el desarrollo de mi tesis 

doctoral.  

A la Dra. Daisy Magaly Rojas Narváez, por su pericia, eficiencia, dedicación y 

compromiso con la asesoría y dirección de la investigación.  

A los feligreses de la Congregación Poblado, hermanos Juana, Lina, Sara, 

Yirleza, Deiber, Deivys y a los entrevistados Miryam, Kelly, Abraham, Enoc, Alonso 

y Naviced, por brindarme todo su apoyo y comprensión para lograr avanzar en cada 

paso de la investigación.  A mis directivos, pastores, amigos y compañeros de estudio. 

 

Henry Perea 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 
 

Índice general 
 

 pp. 

Acta de aprobación de la tesis………………………………………………………… ii 

Dedicatoria……………………………………………………………………………… iii 

Agradecimientos……………………………………………………………………….. iv 

Listado de figuras……………………………………………………………………..... ix 

Listado de tablas……………………………………………………………………….. xi 

Resumen.………...……………………………..………………………...................... xii 

Introducción…………………………………………………………........................... 1 

CAPÍTULO  I……………………………………………………………………………. 3 

     Contexto empírico…………………………........................................................ 3 

          Caracterización del objeto de estudio………………………………………… 3 

     Problematización…………………………………………………………………… 10 

     Objetivos de la investigación………………………………....…………............... 17 

          Objetivo general…………………………………………………...................... 17 

          Objetivos específicos…………………………………………………………... 18 

      Justificación de la investigación………………………………………................. 18 

CAPÍTULO II………………………………………………………………................... 27 

     Antecedentes……………………………………................................................. 27 

     Conceptos y teorías sustantivas………………………………………………….. 30 

     Teorías que sustentan el objeto de investigación……………………………….. 32 

          Axiología………………………………………………………………………… 33 

          Humanismo……………………………………………………………………… 36 

          Inteligencia espiritual…………………………………………………………… 38 

     Enfoque epistémico………………………………………………………………… 39 

     Concepción axiológica desde la perspectiva espiritual del ser………………… 40 

          Educación brindada por la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia en 

Quibdó, Chocó…………………………………………………………………… 40 

II      Bases teóricas de la concepción axiológica pentecostal…………………………. 45 

     Valores fundamentales en la educación pentecostal…………………………… 45 

     Implicaciones de la concepción axiológica pentecostal en la educación……… 46 

          Influencias globales en la formación de valores pentecostales……............. 46 

          Adaptación cultural y contexto local……………………................................ 47 

          Controversias y debates……………………………………………………….. 47 

          El surgimiento y crecimiento del pentecostalismo en Colombia……………. 48 

          Adaptación al contexto colombiano……………………………….................. 48 



vi 
 

 pp. 

     Bases legales………………………………………………………….................... 49 

          Bases legales de la concepción axiológica pentecostal en la educación 
colombiana……………………………………………………………………… 49 

          Marco legal de la educación en Colombia……………………………………. 49 

               Libertad religiosa y educación……………………………………………... 49 

               Límites legales de la enseñanza religiosa………………………………… 50 

          La concepción axiológica desde la perspectiva espiritual del ser humano, 
dentro de la educación brindada por la Iglesia 
Pentecostal….............................................................................................. 51 

CAPÍTULO III…………………………………………………………………………… 52 

     Marco metodológico……………………………………………………………….. 52 

          Naturaleza de la investigación………………………………………............... 53 

          Paradigma sociocrítico…………………………………………………………. 54 

               Origen del paradigma sociocrítico……………………………………….... 55 

          Lo metodal………………………………………………………………………. 58 

               Método………………………………………………………………….........          59 

     La teoría fundamentada de Strauss y Corbin……………………………………. 60 

          Fortalezas……………………………………………………………………….. 61 

          Desafíos…………………………………………………………………………. 61 

               Recopilación y análisis de datos simultáneos……………………………. 62 

               Codificación……………………………………………………………......... 62 

               Desarrollo de categorías y conceptos…………………………………….. 62 

               Teorización………………………………………………………………….. 63 

               Muestreo teórico………………………………………………………......... 63 

               Flexibilidad y adaptación…………………………………………………… 63 

               Enfoque inductivo…………………………………………………………… 64 

               Validación de la teoría………………………………………………………. 64 

          Escenario………………………………………………………………………... 64 

          Técnicas e instrumentos para la recolección de información………………. 65 

               Grupo focal…………………………………………………………….......... 65 

               La entrevista…………………………………………………………………. 66 

          Procedimiento de análisis……………………………………………………… 68 

               Informe, credibilidad y confirmabilidad de la información……………….. 68 

          Informantes clave…………………………………………………………......... 70 

CAPÍTULO IV…………………………………………………………………………... 72 

     Análisis e interpretación de la información……………………………………….. 72 

 



vii 
 

 

 pp. 

     Categoría: la concepción axiológica desde la visión de los maestros y 

pastores…………………………………………………………………………….. 74 

          Dimensión: concepciones……………………………………………………… 75 

          Dimensión: principios…………………………………………………………... 79 

               Subcategoría: saberes axiológicos………………………………………... 81 

          Dimensión: sentido de pertenencia…………………………………………… 83 

          Dimensión: prédica y el hacer…………………………………………………. 85 

          Dimensión: vocación de servicio………………………………………………. 88 

               Subcategoría: influencia de la concepción axiológica…………………… 92 

     Categoría: educación desde la iglesia……………………………………………. 95 

          Dimensión: enseñanza religiosa………………………………………………. 100 

          Dimensión: práctica de valores………………………………………………... 102 

               Subcategoría: desarrollo espiritual………………………………………... 106 

          Dimensión: maestro / pastor…………………………………………………… 109 

          Dimensión: ceremonias………………………………………………………... 114 

               Subcategoría: experiencias de enseñanza y aprendizaje en la 

congregación………………………………………………………………... 120 

     Categoría: la educación desde las congregaciones………………………......... 126 

               Subcategoría: la iglesia como formadora…………………………………. 127 

          Dimensión: relación educación y valores…………………………………….. 128 

          Dimensión: enseñanzas bíblicas……………………………………………… 132 

          Dimensión: visión sobre los valores…………………………………………... 135 

               Subcategoría: desarrollo espiritual………………………………………... 139 

          Dimensión: comprensión de sí mismo………………………………………... 140 

          Dimensión: meditación…………………………………………………………. 143 

               Subcategoría: integración de educación y espiritualidad……………….. 147 

          Dimensión: vida cotidiana……………………………………………………… 147 

          Dimensión: formación espiritual…………………………………………......... 150 

     Categoría: saberes axiológicos…………………………………………………… 153 

               Subcategoría: concepciones………………………………………………. 153 

          Dimensión: axiología…………………………………………………………… 154 

          Dimensión: significado de la vida……………………………………………… 156 

               Subcategoría: la existencia humana………………………………………. 159 

          Dimensión: formas de vivir…………………………………………………….. 159 

          Dimensión: acciones…………………………………………………………… 162 



viii 
 

 pp. 

CAPÍTULO V…………………………………………………………………………… 168 

     Teorización……………………………………………………………………......... 168 

          Nuevos elementos teóricos de la concepción axiológica, desde la 
perspectiva espiritual del ser humano…………………………………………. 168 

          Las concepciones como iluminación para la vida y la comunidad……......... 168 

     La enseñanza de la palabra como fundamento de vida………………………… 169 

     La enseñanza de la palabra de Dios y la coherencia en el liderazgo 

espiritual…………………………………………………………………………….. 170 

     El reto de la coherencia: la vida del maestro y del pastor como testimonio 

vivo…………………………………………………………………………………... 171 

     La enseñanza de la palabra como formación axiológica……………………….. 171 

     El impacto de la enseñanza coherente en la vida de la Iglesia…………………. 172 

CAPÍTULO VI…………………………………………………………………………... 176 

     Aspectos conclusivos……………………………………………………………… 176 

         Conclusión del proceso de identificación de saberes axiológicos en 
feligreses, maestros y pastores………………………………………………... 176 

         Conclusión de la concepción axiológica desde la perspectiva espiritual de 
los feligreses, maestros y pastores de la Iglesia Pentecostal Unida de 
Colombia en Quibdó, Chocó……………………………………………………. 177 

         Principales hallazgos…………………………………………………………… 178 

REFERENCIAS………………………………………………………………….......... 180 

ANEXOS………………………………………………………………………………... 197 

     Anexo A.  Constancias de validación de instrumentos………………………….. 198 

     Anexo B.  Consentimientos informados de los participantes…………………… 200 

     Anexo C.  Entrevistas transcritas…………………………………………………. 210 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 
 

Listado de figuras 
 

Figura  pp. 

1 Estructura del marco epistemológico - teórico………………..................... 27 

2 Sistematización del camino metodológico de la investigación.................. 58 

3 Dimensión: concepciones…………………………………………………… 76 

4 Dimensión: principios……………………………………………………....... 80 

5 Subcategoría: saberes axiológicos…………………………………………. 82 

6 Dimensión: sentido de pertenencia…………………………………………. 84 

7 Dimensión: prédica y el hacer……………………………………………….. 87 

8 Dimensión: vocación de servicio……………………………………………. 91 

9 Subcategoría: influencia de la concepción axiológica…………………….. 93 

10 Categoría: la concepción axiológica desde la visión de los maestros y 
pastores……………………………………………………………………….. 94 

11 
Categoría con subcategorías, dimensiones y códigos……………………. 

95 

12 Dimensión: enseñanza religiosa……………………………………………. 101 

13 Dimensión: práctica de valores…………………………………………....... 106 

14 Subcategoría: desarrollo espiritual…………………………………………. 108 

15 Dimensión: maestro/pastor………………………………………………….. 114 

16 Dimensión: ceremonias…………………………………………………....... 119 

17 Subcategoría: experiencias de enseñanza y aprendizaje en la 

congregación………………………………………………………………….. 121 

18 Categoría: educación desde la iglesia…………………………………....... 122 

19 Categoría con subcategorías, dimensiones y códigos……………………. 123 

20 Categoría: la educación desde las congregaciones………………………. 126 

21 Subcategoría: la iglesia como formadora…………………………………... 127 

22 Dimensión: relación educación y valores…………………………………... 128 

23 Dimensión: enseñanzas bíblicas……………………………………………. 133 

24 Dimensión: visión sobre los valores……………………………………....... 135 

25 Subcategoría: desarrollo espiritual…………………………………………. 139 

26 Dimensión: comprensión de sí mismo…………………………………....... 140 

27 Dimensión: meditación………………………………………………………. 144 

28 Subcategoría: integración de educación y espiritualidad…………………. 147 

29 Dimensión: vida cotidiana……………………………………………………. 148 

30 Dimensión: formación espiritual…………………………………………….. 150 

31 Categoría: saberes axiológicos……………………………………………... 153 

32 Subcategoría: concepciones………………………………………………… 154 



x 
 

  pp. 

33 Dimensión: axiología…………………………………………………………. 154 

34 Dimensión: significado de la vida……………………………………………. 157 

35 Subcategoría: la existencia humana………………………………………... 159 

36 Dimensión: formas de vivir………………………………………………....... 160 

37 Dimensión: acciones…………………………………………………………. 162 

38 Muestreo teórico…………………………………………………………....... 167 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 
 

Listado de tablas 
 

 

Tabla  pp. 

1 Triangulación de información o de datos recogidos en diversos 

entornos……………………………………………………………………….. 69 

2 Codificación para entrevistas en profundidad…………………………....... 71 

3 Codificación del grupo focal…………………………………………………. 71 

4 Unidad hermenéutica entrevista…………………………………………….. 73 

5 Categorías con su concepto integrador…………………………………….. 124 

6 Unidad hermenéutica grupo focal…………………………………………… 125 

7 Categorías con su concepto integrador…………………………………….. 165 

8 Ejes temáticos emergentes………………………………………………...... 166 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xii 
 

REPÚBLICA BOLIVARIANA DE VENEZUELA 
UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR 

INSTITUTO PEDAGÓGICO RURAL “GERVASIO RUBIO” 
DOCTORADO EN CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   

Línea de Investigación Formación Docente 
 

La concepción axiológica desde la perspectiva espiritual del ser humano, dentro 
de la educación brindada por la Iglesia Pentecostal 

 
Tesis para optar al grado de Doctor en Ciencias de la Educación 

  
Autor: Henry Yeferson Perea Ibargüen 

Tutora: Dr. Daisy Magaly Rojas Narváez 
Fecha: mayo de 2025 

Resumen 

La axiología, entendida como la rama de la filosofía que estudia la naturaleza de los 
valores y juicios valorativos, ha sido históricamente investigada desde diversas 
perspectivas: racionalista, empiristas, existencialistas, entre otras. Sin embargo, uno de 
los aspectos menos explorados y a la vez profundamente significativos es la concepción 
de los valores desde la dimensión espiritual del ser humano. En una época marcada por 
el predominio de lo material, lo utilitario y lo inmediato. La concepción axiológica desde 
una perspectiva espiritual entiende la espiritualidad no meramente en términos religiosos, 
sino como una dimensión esencial del ser humano que da sentido, orientación y 
profundidad a su existencia. Por estas razones esta investigación tuvo como objetivo 
integrador: Generar elementos teóricos de la concepción axiológica desde la perspectiva 
espiritual del ser humano, dentro de la educación brindada por la Iglesia Pentecostal 
Unida de Colombia, en el Departamento del Chocó; exploró la formación en valores de 
la educación impartida por la organización.  Se centró en la manera en que la 
espiritualidad pentecostal moldea la teoría de los valores de sus miembros, 
particularmente en el contexto educativo y eclesial.  La problematización adujo falta de 
apropiación de una concepción axiológica desde la perspectiva espiritual del ser humano, 
pérdida de valores en algunos feligreses, así como el poco tiempo que emplean los 
líderes espirituales para impartir una formación espiritual idónea.  Por eso se analizaron 
los valores centrales promovidos, y la forma en que se integran tanto en el currículo como 
en la práctica pedagógica.  Se observó la influencia de estos en la vida de los feligreses, 
tanto adentro como afuera del ámbito religioso, así como su contribución con el desarrollo 
personal y social.  Se desarrolló la teoría axiológica, desde la perspectiva espiritual del 
ser humano.  El paradigma fue el cualitativo; el enfoque, socio crítico.  Las técnicas e 
instrumentos de investigación fueron la entrevista en profundidad y el grupo focal.  Para 
el análisis e interpretación se utilizó la teoría fundamentada, que permitió la derivación 
de los elementos teóricos; se buscó comprender la interacción entre la espiritualidad y la 
construcción de valores en la comunidad chocoana. 
 
Descriptores: concepción axiológica, perspectiva espiritual, ser humano, inteligencia 
espiritual, Iglesia Pentecostal. 



1 
 

Introducción 

 

La presente tesis doctoral se adentra en el estudio de la concepción axiológica, la 

teoría de los valores, desde la perspectiva espiritual del ser humano, específicamente 

dentro del contexto de la educación impartida por la Iglesia Pentecostal Chocoana, en 

Colombia.  Este trabajo se justificó por la necesidad de comprender la influencia profunda 

y, a menudo, subestimada, de la espiritualidad pentecostal en la formación de valores 

morales y éticos en la comunidad chocoana.  Si bien existen estudios numerosos sobre 

la teología y la práctica religiosa pentecostal, la investigación sobre su impacto específico 

en la educación y la construcción axiológica de sus miembros permanece relativamente 

inexplorada.  Este vacío de la literatura académica motivó la presente investigación, que 

busca contribuir a una comprensión más completa del fenómeno religioso en el Chocó y 

su impacto en la sociedad colombiana. 

 El Chocó, por su riqueza cultural y su compleja historia social, presenta un 

escenario ideal para este estudio.  La Iglesia Pentecostal, con su arraigo significativo en 

la región, ha jugado un papel crucial en la vida de muchas comunidades, al ofrecer no 

solo un espacio de fe y espiritualidad, sino también un sistema educativo alternativo que 

se sustenta en una visión particular del mundo y del ser humano.  Este sistema educativo, 

a diferencia de los modelos educativos tradicionales, integra explícitamente la dimensión 

espiritual en la formación integral de los individuos, lo que se refleja en la selección de 

contenidos, metodologías pedagógicas y en la propia dinámica de la interacción social 

dentro de la comunidad religiosa. 

 Esta investigación se propuso analizar la manera en que la espiritualidad 

pentecostal, con sus creencias, prácticas y valores específicos, moldea la concepción 

axiológica de los feligreses, maestros, líderes y pastores religiosos dentro de este 

contexto educativo.  Se exploró la manera en que se transmiten y se internalizan los 

valores centrales de la fe pentecostal, tales como la fe, la esperanza, la obra social, la 

humildad, la obediencia a Dios, y de qué forma estos valores se articulan con las 

necesidades y realidades socioculturales del Chocó.  Se analizó también la influencia de 

estos valores, en la formación de la identidad personal y social de los individuos, así 

como su impacto en la configuración de las relaciones interpersonales y comunitarias.   



2 
 

En el capítulo I se da cuenta de la problematización del objeto del conocimiento.  

El capítulo II contempla los antecedentes y las bases teóricas; el capítulo III, el método, 

donde se propusieron las técnicas y los instrumentos para el desarrollo de la 

investigación.  En el capítulo IV se presenta el análisis de los datos, a partir de las 

codificaciones abierta, axial y selectiva de la teoría fundamentada.  El capítulo V muestra 

la teorización sobre la concepción axiológica desde la perspectiva espiritual del ser 

humano, dentro de la educación brindada por la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia, 

en el Departamento del Chocó.  Luego, están las conclusiones, las referencias y los 

anexos.  Finalmente, se buscó comprender la pertinencia y el alcance de este modelo 

educativo en la construcción de una sociedad más justa y equitativa en la región.  La 

metodología empleada combinó análisis de documentos, entrevistas semiestructuradas 

y observaciones participantes, lo que permitió una aproximación holística al fenómeno 

estudiado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

CAPÍTULO I 

 

“Y dijo Dios: hagamos al hombre a nuestra imagen y semejanza.   
Que tenga dominio sobre los peces del mar, y sobre las aves del cielo…”  

Génesis (Gén 1, 26). 
En este texto se aprecia la forma en que Dios creó al ser humano,  

dotado de inteligencia, en un estado de inocencia, pureza y santidad,  
con un potencial para hacer el bien y beneficiar a toda la creación,  

incluidos sus semejantes. 

 

Contexto empírico 

 

Caracterización del objeto de estudio 

 

La educación espiritual es necesaria y fundamental para el desarrollo de la 

persona humana; está concebida con la finalidad de formar en él, los valores y principios 

necesarios que le permitan desenvolverse en la sociedad, a través de la armonización 

con sus semejantes.  Dicha educación permite una cosmovisión que lo sitúa en un estado 

de equilibrio en el trato con sus semejantes; es consciente de que, por naturaleza, es 

sociable y no puede vivir aislado.  Ahora bien, al relacionarse con los demás, puede 

haber fricciones que afectan o acciones positivas, las cuales fortalecen.  En ese sentido, 

para su comprensión se requiere de un esfuerzo de voluntades, ya que al ser impartida 

tiene implicaciones y afecta, positiva o negativamente al ser (espíritu, alma y cuerpo).  

Precisamente, para evitar esas situaciones y con el propósito de regular, existe la 

formación espiritual que no ataca al ser sino al hacer.  Para entenderla cabalmente es 

menester comprender primero de qué se trata la educación secular; es en las escuelas, 

colegios, universidades, donde la persona humana recibe dichos conocimientos, los 

cuales le sirven como base para luego entender la formación espiritual, con respeto a la 

educación secular.  Irizar et al. (2010) precisan lo siguiente:  

Al hablar de educación nos referimos a la formación integral de la persona, 
formación que abarca no sólo la dimensión intelectiva del ser humano, sino 
también la afectiva y la espiritual.  Por tanto, un indicador clave del grado de 
educación de un individuo o de una comunidad, es su capacidad de hacer un uso 
responsable y abierto -relacional- de la libertad.  (p. 152) 
 
Respecto con ese uso responsable, desde tiempos remotos, las distintas 

civilizaciones y culturas han conservado un orden, donde se reconoce una autoridad y 



4 
 

existen subordinados; unas normas que deben ser cumplidas y acatadas, para que la 

vida en comunidad no se pierda; para lograrlo se cuenta con la instrucción.  Se entiende 

que el ejercicio de la educación es integral, pero se sabe que en ella intervienen un 

docente, un alumno y el contenido.  Al ser consecuentes con lo que sucede en la 

actualidad, ninguno de los tres (3) elementos involucrados dispone de los medios 

idóneos para lograr este cometido.  A los docentes, la mayoría de los gobiernos no les 

pagan y valoran conforme a la labor que desempeñan; por su parte, los alumnos tampoco 

cuentan con las infraestructuras y tecnologías adecuadas, para su proceso formativo.  

Ello se convierte en una causa fuerte que obstaculiza el ejercicio pleno de la educación; 

tiene como consecuencia la complejidad de la transmisión del conocimiento a la altura 

de la integralidad, ya que esto influye e impide que los procesos de enseñanza y 

aprendizaje sean adecuados. 

Irizar et al. (2010) señalan que: “Se podría decir que existe un consenso universal 

acerca de que la educación es uno de los factores que contribuye de modo decisivo al 

desarrollo de los individuos y de los pueblos”.  (p. 149).  La educación concede 

oportunidades, a todos, para reducir las brechas de desigualdad, mejorar la calidad de 

vida y el desarrollo humano.  A través de ella, los pueblos y personas han logrado 

libertad, desarrollo, la consolidación de procesos; asimismo, han incidido positivamente 

como líderes, al inspirar a las generaciones nuevas.  Se enfatiza, en los jóvenes, que la 

educación es el mejor camino que existe para abandonar la delincuencia y hallar el 

verdadero sentido de la vida, por el cual los seres humanos se encuentran en la Tierra. 

El éxito de la educación espiritual, en la persona humana, depende de las 

primeras bases recibidas en la educación secular o educación externa o diferente a la 

espiritual, en el entendido de que, para comprender un texto bíblico, se requiere saber 

leer bien y analizar los párrafos contenidos en el mismo.  En la Biblia se encuentra 

instrucción suficiente para que la persona humana, sea fundamentada y crezca 

familiarizada con palabras como valores y principios espirituales.  Estos son aspectos de 

suma importancia dentro de la educación, pues en la medida en que se promuevan 

valores espirituales, es posible un equilibrio en la formación de la persona humana.  Los 

valores y principios no son negociables y definen la esencia del ser; por su parte, la 

orientación espiritual es fundamental para obtener buenos ciudadanos, dentro de las 



5 
 

comunidades y en la sociedad, con el propósito de que se transmitan enseñanzas que 

perduren en el tiempo y formen personas humanas de bien.  Cuando aquellos están 

implícitos en la persona humana, se puede evidenciar un adecuado desarrollo del 

individuo, cimentado en el respeto hacia el otro.  Por eso, la función de formar y trasmitir 

dichos valores es sagrada; en ese sentido, los autores precitados, respecto con la 

importancia de educar, señalan que: 

Educar es, ante todo, ayudar a un ser humano a que alcance su plenitud como 
persona.  Para eso hace falta llegar a la mente, pero también, sobre todo, al 
corazón del niño o del joven.  La auténtica educación es formación, es decir, un 
arte por el cual se da forma o se configura la inteligencia mediante la verdad y se 
modela la afectividad de acuerdo con el bien.  (p. 155) 
 
Ayudar a que el ser humano alcance su plenitud es una labor vinculante para 

actores diversos; se desarrolla desde el hogar; allí, los padres de familia juegan un papel 

preponderante; son los que dan esas primeras impresiones positivas en la persona 

humana que está creciendo.  Por ello se le llama base de la sociedad; se fortalece en las 

escuelas, escenario educativo fundamental para reafirmar lo que los padres han 

sembrado; cuando los docentes cumplen ese papel transformador, todo se convierte en 

algo altruista y hermoso, lo que permite ver el fruto de ese trabajo.  Respecto con los 

valores, Aranda Barradas y Salgado Manjarrez (2005) manifiestan que: “La incorporación 

de valores humanos dentro de la educación superior es una tendencia general en las 

instituciones que la imparten.  Sin embargo, la reflexión sobre este tipo de formación 

humanística permite percibir que se trata de una labor compleja”.  (p. 33)  

Sin lugar a dudas, en la medida en que el tiempo avanza, el nivel de complejidad 

es mayor para la formación de la persona humana, pues el hombre está en crecimiento 

constante de su dignidad humana; éste es un proceso en el cual se avanza de forma 

paulatina.  En la Biblia Reina Valera (1960) se lee al apóstol Pablo, quien incluye una 

frase muy impresionante cuando define la meta del ministerio de la iglesia: “… hasta que 

todos lleguemos a un varón perfecto, a la medida de la estatura de la plenitud de Cristo.” 

(Efesios capítulo 4, versículo 13).  La meta del ser humano es alcanzar la perfección; 

ésta se logra al tener como referente a Jesucristo, y seguir las buenas enseñanzas 

recibidas de parte de los maestros en las congregaciones, docentes en las instituciones, 

pastores (con ministerio de maestros), líderes, entre otros formadores religiosos.  Es por 



6 
 

ello que, en la mente de cada ser humano, hay referencias y recuerdos gratos de un 

buen padre, hermanos, docentes, condiscípulos de estudios, amigos y profesionales, con 

los que se ha relacionado a lo largo de su vida. 

Todos los hombres (personas humanas) necesitan llegar a su plenitud; para 

lograrlo es importante la participación de muchos actores que ayudan con dicho 

propósito; en un primer momento, la función formadora que desempeñan los maestros 

religiosos, en sus congregaciones confesiones es invaluable, ya que siembran 

esperanzas y fortalecen al ser.  Se resalta, de igual forma, la importancia y relevancia de 

las instituciones de educación superior.  Aranda Barradas y Salgado Manjarrez (2005) 

señalan que: “En las instituciones de educación superior, dada su misión, se debe crear 

un contexto adecuado para propiciar la adopción de conductas que pongan de manifiesto 

una formación sólida en los valores humanos.”  (p. 34).  Para ello, la escuela como 

espacio idóneo pensado desde la antigüedad, con el fin de generar una formación 

virtuosa en el ser humano, apuesta a la ciencia o a las disciplinas del saber, que 

coadyuvan en la formación axiológica del individuo.  No cabe duda que la axiología, en 

teoría y práctica, de acuerdo con los autores ya indicados, resulta ser: “… la teoría del 

valor (…) que se interesa en la manera en la que los valores específicos determinan la 

acción humana.”  (p. 35)  

Las ciencias, disciplinas e investigaciones que abordan con altura a los valores, 

fueron de importancia suma para el desarrollo de esta tesis doctoral; en tal sentido, el 

objeto de estudio es la formación humana del individuo, formación axiológica, en 

desarrollo de la labor y responsabilidad del maestro espiritual en las congregaciones.  Se 

trata no solamente de transmitir y enseñar conocimientos a los hermanos, sino de 

contribuir al perfeccionamiento de cada uno de los alumnos (feligreses).  El logro de este 

objetivo, aproximarse a la concepción axiológica desde una cosmovisión particular 

(espiritual) resultará ser una herramienta extraordinaria para optimizar comportamientos 

humanos con responsabilidad.  Asimismo, fomentará su desarrollo, libre personalidad, y 

contribuirá a la construcción de un mundo más solidario, más humano y, en 

consecuencia, más feliz.  Allí, el feligrés no estará cohibido por las instrucciones y 

formaciones impartidas, por parte del Pastor; por el contrario, se apreciará que ha sido 



7 
 

moldeado e influenciado, positivamente, por los maestros.  Además, las orientaciones 

dadas por el pastor son integrales y permiten el libre desarrollo como persona humana. 

En este hilo conductor, es apropiado hacer una exposición clara de la realidad del 

objeto de estudio, donde es evidente la participación de otros actores tales como líderes 

religiosos o educativos, maestros, pastores.  Estos no están desempeñando un rol 

formador idóneo, debido al poco tiempo que dedican a los miembros de las 

congregaciones, en esa bonita labor de orientador en materia de axiología, en pro de la 

formación humana.  Todo lo anterior, impide la falta de apropiación de una concepción 

axiológica desde la perspectiva espiritual del ser humano, conlleva a la pérdida de 

valores, y a una formación espiritual idónea. 

Al exponer sobre la educación espiritual, y clarificar lo que se persigue con este 

objeto de estudio, se aborda la axiología, vista como un concepto de valor, donde hay 

una dimensión axiológica.  En ese orden, la persona humana es más que un individuo, 

más que un ciudadano; está claro que existen personas no humanas, personas divinas; 

el apóstol Pablo expresa: “Pero el hombre natural no percibe las cosas que son del 

Espíritu de Dios, porque para él son locura, y no las puede entender, porque se han de 

discernir espiritualmente”.  (1 Corintios 2:14 Reina-Valera, 1960).  Hay una clara 

diferencia entre el hombre natural y el espiritual; el primero no comprende las cosas 

espirituales, por su mirada y cosmovisión cegada, pero el segundo es un hombre 

superior, dotado e iluminado por el Espíritu Santo para entender cualquier misterio 

humano y espiritual.   

Si se profundiza, se encuentran hombres angelicales, pero también personas 

jurídicas (cuentan con un representante legal, que es una persona común); ahora bien, 

la persona humana añade algo más que un individuo; es necesario verlo como un 

hombre, como persona.  La persona recibe una determinación cuando se le considera 

como humano, dimensión que lo hace libre de temores y lo dignifica por lo que es y 

representa; en él hay vida humana, y posee unos derechos que son inalienables, 

inherentes, imprescindibles, así como la capacidad de amar a Dios y a su prójimo.  Sobre 

este particular, le preguntaron al Señor Jesús:  

Maestro, ¿cuál es el gran mandamiento en la ley?  37 Jesús le dijo: Amarás al 
Señor tu Dios con todo tu corazón, y con toda tu alma, y con toda tu 
mente.  38 éste es el primero y más grande mandamiento.  39 y el segundo es 



8 
 

semejante: Amarás a tu prójimo como a ti mismo.  40 de estos dos mandamientos 
depende toda la ley y los profetas.  (Mateo 22: 36-40 Reina Valera 1960) 
 
Desde esa óptica la vida de la persona humana está fundamentada en el amor, 

primero a Dios, luego a sus semejantes; después a él mismo.  Cuando se desarrolla este 

don, se llega a la máxima expresión donde se puede trascender en una relación ideal 

con el creador y, por ende, con las criaturas.  Con razón, el apóstol Pablo manifestó que: 

“el verdadero amor echa fuera el temor”, pues es allí donde se valora hasta las acciones 

mínimas; también, se encuentra sentido a la razón por la que la persona humana vino a 

este mundo.  El hecho concluyente: “de estos dos mandamientos depende toda la ley y 

los profetas” es algo profundo, toda vez que las diferentes leyes, civiles, morales, éticas, 

entre otras, se desprenden de la ley mosaica.  Cuando la persona humana ama sin 

medida, está cumpliendo con más de seiscientas (600) ordenanzas y estatutos; es algo 

de suma relevancia y digno de imitar por todos.  La persona humana se dignifica 

entonces cuando se ocupa del otro; autores como Levinas se ocuparon también de este 

aspecto, tal como lo muestra Begrich (2007): 

… para Levinas la crisis de la subjetividad no es el fin del humanismo, sino el 
comienzo de un nuevo humanismo.  Este humanismo del otro hombre trae una 
identidad nueva, que viene de la responsabilidad ante el otro, que Levinas llama 
‘sin-identidad’, porque el yo no se identifica consigo mismo, sino que es para el 
otro y reposa allí.  (p. 80) 

Pensar en el otro, ponerse en los zapatos del otro, ver como el otro, es importante, 

pues permite ser humano; es lo que el Señor llama amar al prójimo y Levinas, citado por 

Begrich, lo expresa como “… una nueva identidad en el humanismo del otro.”  (p. 80).  

Cuando se tienen estas visiones de vida, todo tiene sentido, pues es fácil opinar desde 

afuera, más no cuando hay identificación con el otro y se pasa por ese momento difícil o 

de alegría.  Lo expuesto por este autor es concordante con el texto bíblico: “De modo 

que, si alguno está en Cristo, nueva criatura es; las cosas viejas pasaron; he aquí todas 

son hechas nuevas”.  (2 Corintios 5:17. Reina-Valera 1960).  Una identidad nueva versus 

una criatura nueva es generada por pensar en el otro; Barbosa Delgado (2013) señala 

que la Madre Teresa de Calcuta lo expresó de la manera siguiente: “Quien no vive para 

servir, no sirve para vivir”.  (p. 1) 

Dicha determinación que recibe la persona humana, está implícita en amar a Dios, 

al prójimo, ser una criatura nueva para disfrutar de la ética y la moral dados por el creador.  



9 
 

Dicha ética permite razonar en el destino de la raza humana; en estos tiempos difíciles, 

que se afrontan, los cuales se venían deteriorado, pero que después de la pandemia, se 

aceleraron ciertos procesos donde hay menos tolerancia entre otros aspectos de 

convivencia.  Por eso fue importante en esta investigación encontrar respuestas a 

interrogantes tales como: ¿quién soy?  ¿De dónde vengo?  ¿Qué estoy haciendo aquí?  

¿Qué relación tengo con los que me rodean?  ¿Por qué me siento limitado?   

Algunas de las respuestas a los interrogantes anteriores, dan cuenta que se es 

una persona humana, con dignidad tal como lo expresa Rojas Narváez (2018): “… al 

referir la expresión de dignidad de la persona humana, la misma se configura en la 

concepción de ‘persona humana’ para tomar distancia de la concepción que se tiene de 

individuo, de ciudadano o de persona natural o jurídica.”  (p. 42).  El ser humano viene 

de Dios; allí está su origen; fue creado por Dios a su imagen y semejanza, con libre 

albedrío y capacidad para relacionarse con los demás; desde luego en este mundo se 

cumple una labor significativa encomendada por Dios, para alabarlo a él y publicar sus 

verdades, con amor hacia el prójimo.  Es claro que cuando falta este componente, la 

persona humana se siente limitada en todas sus acciones. 

Dicha limitación en la persona humana, se fortalece porque algunos han olvidado 

cumplir el primer y más importante mandamiento, que es transversal en los diez (10) 

mandamientos.  Además, es necesario en el reino de los cielos entender que, para 

ingresar a éste, es menester observar las palabras del Señor Jesús, ante Nicodemo, 

según el Evangelio de Juan, en la Biblia Reina Valera (1960): “… de cierto te digo que el 

que no nace de nuevo no puede ver el reino de Dios.”  (p. 1).  Quienes deseen verlo y 

entrar, deben practicar lo siguiente: “… amar al Señor tu Dios con todo tu corazón y a tu 

prójimo como a ti mismo.”  (p. 1).  Allí se resumen la ley y los profetas; es oportuno 

transitar y profundizar respecto con la axiología.  Aranda Barradas y Salgado Manjarrez 

(2005) indican que:  

La axiología es la teoría del valor.  Dentro de la axiología se desarrolla la reflexión 
en torno a los problemas que generan tanto el valor en sí como los procesos de 
valoración, mediante los que se identifica o aplica un valor en alguna situación del 
mundo físico.  Al mismo tiempo, la axiología también se interesa en la manera en 
la que los valores específicos determinan las acciones humanas.  (p. 35) 
 



10 
 

Las acciones humanas son reguladas por el mismo hombre, aun cuando hay 

comportamientos desagradables; ello depende del filtro que tenga cada persona.  Si los 

valores, principios y enseñanzas que se han recibido, se desvían de lo generalmente 

aceptado, dichas acciones en lugar de aportar a la construcción de una familia y de la 

sociedad, conllevan al deterioro del tejido social.  Las repercusiones, consecuencias y 

acciones que se desencadenan, entran a reñir con los valores, la armonía y la concordia 

del ser humano.  De allí que la forma de conducirse, en cada ser humano, debe estar 

dirigida por dichos valores.  Restrepo Arcila (1998) puntualiza que: 

El ser humano, como persona y como sociedad, se ha planteado desde el inicio 
de los tiempos tres preguntas fundamentales: ¿de dónde vengo?, ¿quién soy?, 
¿para dónde voy?, que articulan al antes -problema del origen-, el ahora -
problema de identidad- y el después -destino- o en el sentido del tiempo lineal, el 
pasado, presente y futuro.  (p. 33) 

 
Es muy importante entender los cuestionamientos que la persona humana se ha 

formulado a lo largo de la historia; todas esas interrogantes buscan encontrar salidas, 

tales como la razón y explicación del origen y esencia del ser humano en el universo.  De 

allí que el autor precitado afirma que: “Las múltiples respuestas que cada pueblo ha dado 

a estos interrogantes conforman la base de su cosmovisión, visión de sí mismo, del 

mundo y el universo, de la ubicación del ser humano en ellos y de su accionar conjunto”.  

(p. 33).  Esta cosmovisión es fundamental, en el tratamiento del hombre con sus 

semejantes, porque cuando se desconoce el antes, el ahora y el después, se cometen 

demasiados errores, los cuales afectan a las personas que están a su alrededor.   

 

Problematización 

 

Al hablar de formación, se puede precisar que en nada ayuda el hecho de ignorar 

el origen o la raíz de donde proviene la persona humana.  Tampoco es ética, la práctica 

de algunos que, al lograr un peldaño académico, en vez de reconocer y resaltar el lugar 

que los vio nacer, lo niegan, máxime si dicho territorio no es importante o en ese 

momento su posición estratégica de contribución a la sociedad no es la mejor a nivel 

local, nacional e internacional.  En tal caso, no hay forma de modificar positivamente el 

ahora, mucho menos el después.  La manera de ver las cosas, sustentada en bases 



11 
 

como ésas, es miope, excluyente y corta, contrario a lo que se busca cuando se imparte 

educación y se transmiten valores. 

Por tal motivo, la falta de apropiación de una concepción axiológica desde la 

perspectiva espiritual del ser humano, las pérdidas de valores en algunos feligreses 

(persona humana) y el poco tiempo que emplean los maestros y líderes espirituales 

(pastores) para impartir, a la feligresía, una formación espiritual idónea.  Todo ello, en 

cumplimiento del objetivo misional, la libertad religiosa y de cultos en las congregaciones 

o lugares destinados para tal fin.  En esos términos, esta investigación procuró generar 

elementos teóricos de la concepción axiológica, desde la perspectiva espiritual del ser 

humano, dentro de la educación brindada por la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia, 

en el Departamento del Chocó, República de Colombia. 

La falta de apropiación de una concepción axiológica puede obedecer, a que esta 

organización durante ochenta (80) años largos de existencia en Colombia, siempre se 

ha caracterizado y enfocado más en la predicación del evangelio y no en documentar, 

visibilizar y sistematizar todo el trabajo espiritual, de formación y social comunitario que 

se realiza.  Por eso bajo esas circunstancias, términos como concepción axiológica, en 

un primer momento, pueden ser desconocidos para los feligreses, maestros y líderes, 

pero al tratarlos en profundidad, en una investigación como ésta, puede quedar en 

evidencia que hacen parte implícita de todo el objeto misional de la misma y, por ende, 

de sus miembros.  Por eso, esta investigación es importante, toda vez que permitió, a los 

involucrados, conocer en términos técnicos algo que hacen en su acción misional.  

Ocurre de forma desinteresada, con recursos propios, sin patrocinio del Estado, sin 

publicidad de medios de comunicación, con el único propósito de servir a la persona 

humana, su familia, comunidad y sociedad que les rodea. 

La axiología es una teoría importante que aborda los valores; es uno de los pilares 

sobre los que trabajan los miembros de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia.  No 

obstante, no existe una definición expedita que se pueda esperar que fluya de inmediato, 

cuando se les pregunta a los feligreses o líderes, sobre ella.  En tal caso, el problema se 

presenta desde lo teórico, pues los seres humanos no están preparados para definir 

términos, a no ser que sean conocidos y de dominio general; sin embargo, en la práctica 

se puede demostrar que ésta es una organización, donde sus miembros se 



12 
 

desenvuelven con valores y principios bien demarcados.  Respecto con la pérdida de 

valores, en algunos feligreses, ello obedece al desconocimiento que, en los últimos 

tiempos, tienen los nuevos miembros o feligreses de esta congregación, pues siempre 

se están adhiriendo personas y líderes espirituales que no cuentan con el tiempo 

suficiente para orientarlos.   

Entonces, los valores escasean de tal forma que, al dar una mirada desde afuera, 

se puede concluir que los feligreses no reciben la doctrina y la enseñanza, con la que 

crecieron los miembros más antiguos.  Por otra parte, las acciones de estos últimos no 

embellecen la doctrina, ni honran la enseñanza; mucho menos la formación exclusiva de 

comunidades como éstas, que cuentan con una disciplina auténtica y una forma de sana 

doctrina, con implicaciones positivas en el ser humano.  El poco tiempo que emplean los 

líderes espirituales, en la formación de sus fieles, ha deteriorado la acción de esta 

organización, ya que estos dirigentes otrora contaban con horario de tiempo completo en 

la obra evangelizadora.  La impartición de la enseñanza de la palabra fue sagrada, pero 

en la actualidad, por el mismo crecimiento de la organización, ha sido necesario que 

ocupen otros cargos administrativos y de liderazgo, los cuales requieren dedicación de 

mucho tiempo.   

En consecuencia, el anclaje estructural en este sentido en la presente tesis es 

sentar que la educación pentecostal se basa en un modelo educativo teocéntrico, donde 

Dios es el centro de todo aprendizaje.  La educación busca formar individuos íntegros, 

que no solo adquieran conocimientos, sino que también desarrollen su relación con Dios 

y vivan de acuerdo con sus principios.   

• La Biblia como fuente de conocimiento: es el fundamento principal de 

conocimiento y sabiduría en la educación pentecostal.  Se considera la palabra 

inspirada de Dios, que contiene las respuestas a las preguntas fundamentales 

de la vida. 

• La oración como herramienta de aprendizaje: es fundamental, ya que permite al 

individuo conectarse con Dios y recibir su guía y sabiduría. 

• La iglesia como comunidad de aprendizaje: es un espacio donde los creyentes 

se apoyan mutuamente en su crecimiento espiritual y comparten sus 

experiencias. 



13 
 

• La experiencia personal como fuente de conocimiento: es una fuente importante 

de conocimiento y sabiduría, que se complementa con la enseñanza bíblica y la 

comunidad de la iglesia. 

 
Desde la mirada ontológica de la dignidad, se basa en la creencia fundamental de 

que el ser humano es creado a imagen y semejanza de Dios; por lo tanto, posee una 

dignidad intrínseca e inviolable.  Esta dignidad, que se deriva de la creación divina, es el 

fundamento de la concepción axiológica pentecostal, la cual se basa en valores como el 

amor, la fe, la esperanza, la humildad y la obediencia.  Busca desarrollar esta dimensión 

espiritual, al guiar al individuo hacia una relación personal con Dios y promover la práctica 

de estos valores en la vida diaria.  En ese sentido, es mejor que se conformen y 

establezcan ministerios aparte, pero algunos pastores, por su concepción y forma de ver 

el servicio consideran que no pueden abandonar la instrucción en valores de sus 

feligreses, aun cuando no cuentan con el tiempo suficiente, de acuerdo con lo que se 

expuso anteriormente.   

La misma organización ha avanzado, con la creación de otros ministerios, 

ocupados por líderes religiosos, aunque por la forma en que fueron hechos aquellos, 

ocasionan que los pastores no se sientan a gusto, por cuanto realizan una labor diferente 

a la predicación de la palabra de Dios.  Apenas pueden, vuelven a su función inicial, ya 

que no se conciben sentados detrás de un computador o en otra función; todo esto 

aumenta el problema de la falta de apropiación de una concepción axiológica, desde la 

perspectiva espiritual del ser humano, al no ampliar el panorama, ni permitir 

concepciones nuevas.  Es cierto que el mismo crecimiento ha permitido el ingreso de 

líderes espirituales nuevos a la organización; muchos de ellos tienen un nivel superior de 

formación académica, pero ello no ayuda a que dicha apropiación ocurra de inmediato, 

pues los mismos son moderados por los formadores antiguos.   

Los líderes nuevos son impulsados para que vayan a secularizar los valores, 

principios y formas de interpretar y concebir las realidades bíblicas y formas de vida, los 

artículos de fe y doctrinas fundamentales.  Significa lo anterior que, para superar dicha 

falta, es necesario un equilibrio entre los líderes antiguos y nuevos, donde los primeros 

no se sientan desplazados en su cosmovisión y los nuevos no se aparten de las sendas 

antiguas, en la forma de entender y ver la formación espiritual del ser humano.  Una 



14 
 

formación espiritual idónea no es, entonces, la que se recibe con una sola mirada o 

concepción.  En ese sentido, servir a Dios, además de adorar a ese ser especial, único, 

invisible, omnipotente, eterno, y amoroso, es también hacerlo cuando se ayuda al 

semejante, cuando se le aporta un mercado, se participa de sus necesidades materiales, 

cuando se ayuda al otro.  A ese prójimo, a quien Jesucristo en su relato del buen 

samaritano, muestra que ni la religión, ni la política, hicieron algo por el que fue herido 

en el camino de la vida, sino que solamente el buen samaritano le dio apoyo.   

El problema se constituye por esa mirada cerrada solamente en una concepción 

espiritual, que ve a lo espiritual como algo místico.  Ello agudizó el problema que se 

abordó en esta investigación, pues una concepción axiológica desde la perspectiva 

espiritual del ser humano debe ser incluyente.  Debe tener miradas nuevas, no de 

inclusión de modernismos en la congregación, sino de otras acciones que ya se están 

haciendo; que dan cuenta de integralidad en esa formación particular que desarrollan los 

líderes y que es bien recibida por la feligresía.  Cuando se profundiza en la formación 

espiritual idónea, se incluyen otras acciones; no se excluye lo espiritual conforme a la 

organización religiosa, sus líderes espirituales y feligresía que, en general, ha venido 

operando hasta el momento.   

Por el contrario, se busca visibilizar todas las enseñanzas impartidas con ejemplos 

de amor al prójimo; se resocializa a personas que, en su momento, fueron desahuciadas 

por los médicos y por la sociedad, pero que han sido alcanzadas por una educación 

eterna, que va más allá de lo físico o externo.  Es una formación para esta vida y la 

eterna, donde el ser tiene atención especial.  Ahora bien, al referirse a la libertad religiosa 

y de cultos, la relación con el problema en cuestión se presenta, primero porque no existe 

en las instituciones de educación una política pública unificada, que sea reconocida, 

respetada y acatada por todas.   

El Decreto 437 (2018) de la Presidencia de la República de Colombia que 

complementa al Decreto 1.066 (2015) referido al sector administrativo del interior, en su 

artículo 2.4.2.4.1.1 indica que: “El presente capítulo tiene por objeto adoptar la política 

pública integral de libertad religiosa y de cultos.”  (p. 1).  Esta política se ha venido 

implementando paulatinamente en los municipios; por su parte, el Ministerio de 



15 
 

Educación Nacional de Colombia, MEN (2004), a través de su directiva ministerial No. 

002 dictó las orientaciones sobre educación religiosa.  Se indica allí que: 

Los padres tienen el derecho de escoger el tipo de educación religiosa y moral 
para sus hijos y es deber del Estado garantizarles una educación acorde con sus 
propias convicciones, de conformidad con los Tratados Internacionales y con la 
Ley 133 de 1994, que desarrolla el artículo 19 de la Constitución Política, Ley 
Estatutaria sobre el derecho de libertad religiosa y de cultos.  (p. 1) 
   
Sin embargo, lo anterior no es vinculante para los rectores y directivos docentes.  

Ellos hacen lo que quieren en ese sentido, motivo éste que lleva a constreñir las 

conciencias de los feligreses jóvenes que asisten a dichos centros educativos.  Por ende, 

la formación que reciben ellos en la congregación local de la Iglesia Pentecostal no es 

reconocida como enseñanza propia, ni validada en dichas instituciones.  La Constitución 

Política de Colombia (1991), en su artículo 19 indica: “Se garantiza la libertad de cultos.  

Toda persona tiene derecho a profesar libremente su religión y a difundirla en forma 

individual o colectiva.  Todas las confesiones religiosas e iglesias son igualmente libres 

ante la ley.”  (p. 1).  Asimismo, la ya señalada directiva ministerial No. 002 postula que:  

La Educación Religiosa que los establecimientos educativos estatales tienen el 
deber de ofrecer es aquella que haya sido regulada por medio de acuerdos que el 
Estado haya suscrito con la Iglesia o Confesión de la respectiva religión, en el 
marco del artículo 15 de la ley 133 de 1994, cuyo objeto incluya la educación 
religiosa y la asistencia religiosa en los establecimientos educativos oficiales, a 
quienes la deseen recibir.  (p. 1) 
 
La situación ideal es que todas las formaciones que imparten las diferentes 

organizaciones religiosas, incluidas, por supuesto, las congregaciones de la Iglesia 

Pentecostal en el Departamento del Chocó sean reconocidas y validadas, desde lo 

misional, por el Ministerio del Interior y, en lo educativo y pedagógico por el Ministerio de 

Educación Nacional.  Que sea una educación religiosa incluyente, idónea y pertinente, 

donde ningún credo religioso esté por fuera.  Todo esto ayudará con la construcción de 

una concepción axiológica, desde la perspectiva espiritual del ser humano; fortalecerá 

procesos organizativos, educativos y misionales; ahora bien, si continúan estos 

desconocimientos, el problema identificado se agudizará. 

En torno a lo anterior, son contados los municipios, en Colombia, donde la 

formación impartida por los líderes cristianos es aceptada en las instituciones de 

educación.  Se pueden contar los rectores y docentes de educación religiosa que 



16 
 

permiten y les solicitan las notas a los líderes religiosos, cada tres (3) meses cuando van 

a calificar.  Tienen como base la formación impartida por ellos en las congregaciones o 

lugares de predicación; los rectores que hacen esto son profesionales con una óptica 

espectacular, que piensan en la Colombia profunda, donde se reconoce a todos los 

actores sociales.  Acciones como éstas minimizan el problema que se presenta; todo lo 

que va en sentido contrario, lo fortalece. 

Desde el objeto de estudio planteado se ofrecen perspectivas para la sustentación 

teórica.  En primer lugar, se presentan los antecedentes relacionados con el tema; 

seguidamente, las teorías sustantivas de entrada y otros referentes teóricos 

complementarios, líneas básicas que dan significado a la realidad estudiada.  Para llevar 

a cabo la investigación, se escogió el método cualitativo; el enfoque es el introspectivo 

vivencial, de acuerdo con lo planteado por Camacho y Marcano (2003).  La investigación 

cualitativa centra sus intereses en el análisis de las relaciones sociales; el método 

cualitativo es idóneo para estas investigaciones.   

Una de las características de los investigadores cualitativos, según Strauss y 

Corbin (2002) consiste en que: “No temen basarse en sus propias experiencias cuando 

analizan materiales, porque se dan cuenta de que éstas han llegado a ser la base para 

hacer comparaciones y descubrir propiedades y dimensiones.”  (p. 13).  En ese sentido, 

el método cualitativo le permite amplitud al investigador, para describir los hechos 

investigados, al partir de sus propias experiencias, concepciones y expectativas, para 

posteriormente analizar lo encontrado en el escenario.  De allí que los autores precitados 

afirman que: 

La mayor parte de los investigadores se sienten lo bastante seguros de sus 
hallazgos para considerar que sus teorías, aún después de publicadas, son 
calificables, modificables y abiertas en parte a la negociación (decimos abiertas 
en parte a la negociación pues como han basado sus teorías en datos y validado 
las oraciones que describen relaciones entre los conceptos durante el proceso de 
la investigación, confían en las conclusiones a las que han llegado).  (p. 13) 
 
Respecto con el introspectivo vivencial, según Strauss y Corbin (2002), éste: 

Plantea que el conocimiento carece, en cuanto tal, de un estatuto objetivo, 
universal e independiente (no tiene carácter de ‘constante’ con respecto a las 
‘variables’ del entorno), sino que, al contrario, varía en dependencia de los 
estándares socioculturales de cada época histórica.  Por tanto, no existe LA 



17 
 

metodología científica ni EL criterio de demarcación, sino LAS metodologías, LOS 
criterios, según los estándares de las diferentes sociedades.  (p. 4) 
 
En ese sentido, el aspecto sociocultural es importante para el desarrollo de la 

investigación; este enfoque cobija dichas libertades, al dar un margen amplio para 

analizar los hechos.  No se parte de algo preestablecido, sino que valora los estándares 

de las diferentes sociedades; es decir que, en un escenario como la Iglesia Pentecostal, 

este enfoque es apropiado para dar resultado al caso en concreto.  Por consiguiente, en 

esta investigación se escuchó a los informantes, de forma amena, sin mayores 

formalismos, para que ellos contaran con garantías, que les permitieran expresar 

libremente sus concepciones y apreciaciones sobre el tema indagado. 

De todo lo descrito, anteriormente, surge la pregunta de investigación siguiente: 

¿cuáles elementos teóricos se pueden generar, desde la perspectiva espiritual del ser 

humano, dentro de la educación brindada por la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia, 

en el Departamento del Chocó?  Esta pregunta ha permitido unas apuestas teóricas, que 

van desde los antecedentes fundamentados en algunas tesis de grado doctorales, como 

acciones afirmativas, las cuales dan cuenta de la cosmovisión, vivencias del investigador, 

experiencias, conocimientos que tiene y conoce de la organización, la feligresía, del 

problema en concreto y las formas en que podrá aportar recomendaciones.  Por otra 

parte, también se valoran las congregaciones o escenarios objeto de la investigación, 

como espacios protectores de la orientación teórico referencial, que sustentaron el 

proceso investigativo que se desarrolló. 

 

Objetivos de la investigación 

 

Objetivo general 

  

Generar elementos teóricos de la concepción axiológica desde la perspectiva 

espiritual del ser humano, dentro de la educación brindada por la Iglesia Pentecostal 

Unida de Colombia, en el Departamento del Chocó. 

 

 

 



18 
 

 

Objetivos específicos 

 

1. Identificar los saberes que poseen los feligreses, los maestros y pastores de las 

congregaciones de Quibdó, Chocó, de la Iglesia Pentecostal Unida de 

Colombia, sobre la concepción axiológica desde la perspectiva espiritual del ser 

humano. 

2. Analizar la concepción axiológica desde la perspectiva espiritual del ser humano 

en los feligreses, los maestros y pastores de las congregaciones de Quibdó, 

Chocó, de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia. 

3. Formular teorizaciones que construyan una orientación epistemológica y 

ontológica en educación, que se fundamente en la concepción axiológica desde 

la perspectiva espiritual del ser humano. 

 

Justificación de la investigación 

 

La presente investigación se considera de gran importancia, por cuanto constituye 

un proceso coordinado, metódico, estructurado y objetivo, que buscó dar respuesta a las 

preguntas planteadas por el investigador, para interpretar los imaginarios espirituales, 

formativos y sociales.  Estos últimos, desde su experiencia en el contexto organizacional, 

son planteados por los actores de la comunidad en la congregación, a partir de su 

experiencia en la implementación de la educación en valores y principios teológicos.  

Desde el punto de vista teórico permitió brindar una concepción axiológica, desde la 

perspectiva espiritual del ser humano, en favor de feligreses, maestros, pastores y líderes 

espirituales de las congregaciones de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia, 

especialmente en Quibdó, Chocó.   

En cuanto a lo profesional se ofrece un constructo que mejorará el desempeño 

laboral de todos los estudiosos del tema.  El ámbito socioeducativo reafirma la labor que 

desarrollan los líderes espirituales, dentro de las comunidades cristianas y la sociedad 

en general.  La ruta metodológica es de corte cualitativo y se apoyó en la teoría 

fundamentada, tal como lo plantean Vives Varela y Hamui Sutton (2021), al señalar que: 



19 
 

“… utiliza el razonamiento inductivo, en vez de partir de lo general, su punto de arranque 

son los datos particulares; …”.  (p. 98).  En ese sentido, esta teoría dio sustento y 

herramientas para el éxito de esta investigación, por cuanto tuvo en cuenta que lo que 

se buscaba era comprender, interpretar y deliberar sobre la cosmovisión de las personas, 

dentro de una realidad espiritual, teológica y social. 

La presente investigación admite que los informantes, quienes se convirtieron en   

actores sociales, una vez entraron en acción fueron determinantes para que el 

investigador pudiera comprobar, observar, crear, transformar y explicar, en torno al 

objeto de esta investigación; en este caso, la realidad educativa.  Cabe señalar que la 

investigación cualitativa se origina en la filosofía fenomenológica con vigor interpretativo, 

a partir de la descripción de significados de las experiencias vividas por los participantes, 

respecto con un fenómeno social (cosmovisión espiritual).  De ahí la importancia del 

análisis de datos, a través de la teoría fundamentada, con las técnicas de codificación 

abierta, axial y selectiva, así como la intención de determinar similitudes y diferencias.  

Ello por cuanto, desde la realidad social, cada persona decide con los demás qué hacer 

y cómo hacerlo, para tomar decisiones conjuntas que coadyuven al logro del bien común.   

En cuanto a los puntos de vista epistemológico, introspectivo, y vivencial, según 

Camacho y Marcano (2003): “Se observa que todos parten de una motivación inicial y de 

una teoría implícita que no conduce a la construcción de una teoría general”.  (p. 2).  Es 

precisamente esa motivación por identificar los hechos y posteriormente analizarlos, por 

lo que el investigador realizó las indagaciones que fueron pertinentes y necesarias.  En 

la misma dirección, continúan los autores precitados al expresar, respecto con este punto 

de vista: “La información es sistematizada y organizada, bien por etapas o a través de la 

elaboración escrita, de las observaciones diarias que conducen a la construcción de las 

descripciones del objeto de estudio”.  (p. 5).  De allí surgió la intención de analizar la 

concepción axiológica, desde la perspectiva espiritual del ser humano en los feligreses 

de las congregaciones de Quibdó, Chocó, de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia.   

Este análisis aporta conceptos viables, que hicieron posible reducir la falta de una 

concepción espiritual axiológica.  También, sirve como herramienta de apoyo a los 

líderes espirituales de las congregaciones, si se tiene en cuenta la diversidad de 

feligreses que ingresan a la iglesia, año tras año.  Desde el carácter científico, se 



20 
 

generaron conocimientos válidos y confiables, que en el futuro pueden suscitar otras 

investigaciones, cuyo propósito será fortalecer el trabajo formativo que se realiza en 

principios y valores espirituales.  Desde lo ontológico, es importante, pues la ontología 

del ser humano en la teología pentecostal lo concibe como una criatura creada a imagen 

y semejanza de Dios.  Ésta lo define como un ser espiritual con un propósito divino, 

dotado de libre albedrío y capacidad de relacionarse con Dios.  La educación pentecostal 

busca desarrollar esta dimensión espiritual, al fomentar la experiencia personal con Dios 

y la búsqueda de la santidad. 

Desde esta perspectiva, la concepción axiológica en la educación pentecostal se 

fundamenta en la Palabra de Dios, como fuente de valores y principios morales.  La Biblia 

se considera la guía principal para la formación del carácter y la conducta, por cuanto 

define un sistema de valores, basado en el amor, la justicia, la compasión, la humildad, 

la fe, la esperanza y la piedad (bien hacer).  La educación pentecostal busca cultivar 

estos valores en los estudiantes a través de la enseñanza bíblica, que enfatiza la 

interpretación y aplicación de los principios bíblicos a la vida diaria.  Por otra parte, la 

formación espiritual que promueve la oración, la adoración, la participación en la 

comunidad cristiana y la búsqueda de una relación personal con Dios.  Asimismo, el 

desarrollo moral que fomenta la ética cristiana, la práctica de la virtud y el rechazo del 

pecado.  A su vez, la responsabilidad social que anima a los estudiantes a vivir vidas que 

reflejen los valores cristianos y a servir a la comunidad. 

Desde lo axiológico se basa en la creencia de que la fe en Dios y la obediencia a 

su palabra son esenciales para la realización plena del ser humano.  Se considera que 

la formación espiritual y moral es fundamental para el desarrollo integral del individuo, al 

preparar a los estudiantes para una vida significativa y plena en este mundo y en la 

eternidad.  La educación pentecostal busca desarrollar el potencial espiritual del 

estudiante; se cree que el ser humano es más que un ser físico y que su propósito 

trasciende la vida terrenal.  Al fomentar la ética cristiana se busca que los estudiantes 

vivan vidas que reflejen los valores del amor, la compasión y la justicia.  Se los prepara 

para servir a Dios y a la comunidad, a la vez que se les anima para que sean agentes de 

cambio y usen sus talentos para el bien de los demás. 



21 
 

En cuanto a sus implicaciones, éstas son significativas para la formación del 

individuo; se busca desarrollar una conciencia moral basada en la fe cristiana y en la 

palabra de Dios.  Esta formación guía, a los estudiantes, en la toma de decisiones éticas, 

la construcción de relaciones sanas y la búsqueda de un propósito significativo en la vida.  

En tal sentido, se justifica desde la perspectiva ontológica y espiritual del ser humano, al 

enfatizar la importancia de la fe en Dios, la obediencia a su palabra y la búsqueda de la 

santidad.  Esta formación busca desarrollar el potencial espiritual del individuo, fomentar 

la ética cristiana y preparar a los estudiantes para servir a Dios y a la comunidad.  Desde 

lo epistemológico científico, la educación pentecostal está basada en una visión espiritual 

del ser humano; se fundamenta en una concepción axiológica que busca formar 

individuos con un sistema de valores basado en la fe cristiana.  Desde este ámbito, esta 

concepción se justifica por su impacto en el desarrollo integral del individuo y su 

contribución a la construcción de una sociedad más justa y compasiva.  Es importante 

por su impacto en la formación del individuo y fomenta lo siguiente: 

• Desarrollo moral: la educación pentecostal busca cultivar valores como el amor, 

la compasión, la justicia, la humildad y la responsabilidad, al promover una ética 

cristiana que guía la conducta del individuo. 

• Bienestar psicosocial: estudios científicos han demostrado que la práctica de 

valores como la compasión, la empatía y la generosidad, tiene un impacto 

positivo en la salud mental y en el bienestar psicológico del individuo. 

• Desarrollo social: la educación pentecostal busca formar ciudadanos 

responsables y comprometidos con el bien común, al fomentar la participación 

en la comunidad y la lucha por la justicia social.   

También, desde lo epistemológico científico, por su coherencia con los principios 

de la ética aplicada y la psicología positiva:  

• Ética aplicada: fortalece principios éticos en situaciones concretas de la vida 

real.  La educación pentecostal, al basarse en la ética cristiana, busca formar 

individuos capaces de tomar decisiones éticas y actuar con responsabilidad 

social. 

• Psicología positiva: se centra en el estudio de las fortalezas humanas y el 

desarrollo del bienestar.  La educación pentecostal, al fomentar valores como 



22 
 

la esperanza, la gratitud y la resiliencia, contribuye al desarrollo de la felicidad 

y el bienestar psicológico del individuo. 

  
En ese sentido la dimensión espiritual y su impacto científico, aunque no se puede 

medir directamente con métodos científicos, tiene una huella comprobable en el 

bienestar del individuo: Efectos de la Espiritualidad: Estudios científicos han demostrado 

que la espiritualidad tiene un impacto positivo en la salud física y mental, la resiliencia y 

la capacidad de afrontar el estrés. Sentido de Propósito: La educación pentecostal busca 

cultivar un sentido de propósito en la vida del individuo, conectándolo con una realidad 

trascendente y dándole un significado a su existencia. Este sentido de propósito se ha 

demostrado como un factor clave para la felicidad y el bienestar. 

 En síntesis, basada en una visión espiritual del ser humano, se justifica desde el 

ámbito epistemológico científico por su impacto en el desarrollo integral del individuo, su 

coherencia con los principios de la ética aplicada y la psicología positiva, y su 

contribución a la construcción de una sociedad más justa y compasiva.  La dimensión 

espiritual, aunque no se puede medir directamente, tiene un impacto comprobable en el 

bienestar del individuo, al fomentar un sentido de propósito y conexión con una realidad 

trascendente.  Desde lo educativo, se basa en una concepción axiológica que busca 

formar individuos con un sistema de valores fundamentado en la fe cristiana.  Esta 

concepción se justifica desde el ámbito epistemológico científico, específicamente desde 

lo educativo, por su impacto en el desarrollo integral del individuo y su contribución a la 

construcción de una sociedad más justa y compasiva.  Es importante por su impacto en 

la formación del individuo en: 

• Desarrollo moral: la educación pentecostal cultiva valores como el amor, la 

compasión, la justicia, la humildad y la responsabilidad, al promover una ética 

cristiana que guíe la conducta del individuo.  

• Desarrollo social: la educación pentecostal forma ciudadanos responsables y 

comprometidos con el bien común, al fomentar la participación en la comunidad 

y la lucha por la justicia social.  

• Aprendizaje significativo: conecta los valores cristianos con el aprendizaje 

académico, al impulsar un aprendizaje significativo que integra la fe con la vida 



23 
 

diaria, por su coherencia con los principios de la pedagogía crítica y la 

educación para la ciudadanía. 

• Pedagogía crítica: promueve la reflexión crítica sobre las estructuras de poder 

y las desigualdades sociales, al desarrollar valores como la justicia social y la 

compasión; procura que los estudiantes sean agentes de cambio en la 

sociedad.  

• Educación para la ciudadanía: impulsa la formación de ciudadanos 

responsables y comprometidos con el bien común, al cultivar valores como la 

responsabilidad social y la participación ciudadana.  Se asegura de que los 

estudiantes sean actores activos en la construcción de una sociedad más justa. 

Desde lo socio religioso, organiza a individuos con un sistema de valores basado 

en la fe cristiana, por su impacto en la construcción de una comunidad cristiana sólida y 

su contribución a la transformación social desde una perspectiva espiritual.  Se genera:  

• Fortalecimiento de la fe: transmite y fortalece la fe cristiana en los estudiantes, 

con la práctica de valores tales como la oración, la adoración, el buen 

comportamiento y la obediencia a la palabra de Dios. 

• Formación de líderes: adiestra a líderes cristianos capaces de servir a la 

comunidad y a la iglesia, al suscitar valores como la responsabilidad, la 

integridad, la humildad y el servicio al prójimo. 

• Unidad y cohesión: procura la unidad y la cohesión entre los miembros de la 

comunidad cristiana, con valores como el amor, la compasión, el perdón y la 

reconciliación. 

En tal sentido, ayuda en la construcción de una teología pentecostal, que enfatiza 

la experiencia personal con Dios, la búsqueda de la santidad y la participación en la 

comunidad cristiana.  Cultiva estos principios en los estudiantes, al generar individuos 

comprometidos con su fe y con el servicio a la iglesia.  La transformación social procura 

que los estudiantes sean agentes de cambio en la sociedad, a través de valores como la 

justicia social, la compasión por los necesitados y la lucha contra la injusticia.  Se busca 

que los estudiantes sean luz del mundo y sal de la tierra, al llevar el mensaje de 

esperanza y amor de Cristo, a todos los ámbitos de la vida. 



24 
 

Desde lo antropológico-cultural, moldea individuos con un sistema de valores 

basado en la fe cristiana; se justifica por su impacto en la construcción de una identidad 

cultural y espiritual sólida, así como su contribución a la preservación y transmisión de 

valores tradicionales.  En tal sentido, es importante por su impacto en la formación de la 

identidad del individuo: 

• Identidad espiritual: cultiva una identidad espiritual en los estudiantes, basada 

en la fe cristiana y en la relación personal con Dios.  Esto les proporciona un 

sentido de pertenencia, propósito y significado en la vida. 

• Identidad cultural: integra la fe cristiana con la cultura local, al crear una 

identidad cultural única que combina valores tradicionales con los principios 

bíblicos.  Esto fortalece el sentido de comunidad y pertenencia a un grupo social 

específico. 

• Transmisión de valores: transmite valores morales y espirituales a las nuevas 

generaciones, al asegurar la continuidad de la tradición cultural y religiosa.  Esto 

contribuye a la preservación de la identidad cultural y a la formación de 

ciudadanos con un fuerte sentido ético. 

• Antropología cultural: se centra en el estudio de las culturas humanas, con la 

inclusión de sus valores, creencias, prácticas y sistemas de conocimiento.  La 

educación pentecostal, al integrar la fe cristiana con la cultura local, se basa en 

los principios de la antropología cultural, al reconocer la importancia de la 

ilustración en la formación del individuo. 

• Conservación de la cultura: la educación pentecostal preserva la cultura y las 

tradiciones de la comunidad cristiana, al transmitir valores y creencias a las 

nuevas generaciones.  Esto contribuye a la continuidad de la cultura y a la 

construcción de una identidad sólida. 

Desde lo ético, se basa en una concepción axiológica que busca formar individuos 

con un sistema de valores basado en la fe cristiana, por su impacto en la educación de 

individuos con un sentido moral fuerte, que contribuya a la construcción de una sociedad 

más justa y compasiva.  En ese sentido se fortalecen: 



25 
 

• Desarrollo moral: cultiva valores como el amor, la compasión, la justicia, la 

humildad y la responsabilidad, al promover una ética cristiana que guíe la 

conducta del individuo. 

• Toma de decisiones éticas: procura que los estudiantes desarrollen la 

capacidad de tomar decisiones éticas basadas en los principios bíblicos, al 

incentivar la reflexión crítica sobre las consecuencias de sus acciones y la 

búsqueda del bien común. 

• Responsabilidad social: conforma ciudadanos responsables y comprometidos 

con el bien común, al favorecer la participación activa en la comunidad y la lucha 

por la justicia social. 

En tal sentido, desde el ámbito de la ética, por su coherencia con los principios de 

la ética cristiana y su impacto en la construcción de una sociedad más justa: 

• Ética Cristiana: Esta se basa en los principios de amor, perdón, justicia y 

compasión, tal como se encuentran en las enseñanzas de Jesús. Busca integrar 

estos principios en la formación del individuo, promoviendo una vida ética 

basada en la fe cristiana. 

• Sociedad Justa: Busca formar individuos que contribuyan a la construcción de 

una sociedad más justa y compasiva, donde se respeten los derechos 

humanos, se proteja a los más vulnerables y se promueva la paz y el bien 

común. 

Desde lo metodológico busca formar individuos con un sistema de valores basado 

en la fe cristiana.  Esta concepción se justifica por su enfoque particular en la enseñanza 

y aprendizaje, que busca integrar la fe con la vida diaria y promover un desarrollo integral 

del individuo, así como en su impacto en la forma en que se enseña y se aprende: 

• Aprendizaje significativo: procura conectar los valores cristianos con el 

aprendizaje académico, al fomentar un aprendizaje significativo, que integra la 

fe con la vida diaria. 

• Énfasis en la experiencia: se busca que el aprendizaje sea experiencial, al 

promover la participación activa del estudiante, en la construcción de su propio 

conocimiento a través de la oración, la reflexión, la participación en la 

comunidad cristiana y la aplicación práctica de los principios bíblicos. 



26 
 

• Desarrollo integral: permite un desarrollo integral del individuo, al incluir la 

formación espiritual, moral, intelectual y social.  Esto se refleja en la variedad 

de métodos utilizados, que incluyen la enseñanza bíblica, la formación 

espiritual, la participación en actividades de servicio social y el desarrollo de 

habilidades para la vida. 

En ese sentido se justifica desde lo metodológico por su coherencia con los 

principios de la pedagogía activa y la educación transformadora:  

• Pedagogía activa: se centra en la participación activa del estudiante en el 

proceso de aprendizaje, al provocar la interacción, la colaboración y la 

construcción de conocimiento, a través de la experiencia.  La educación 

pentecostal, al promover la participación en la comunidad cristiana, la oración 

personal y la aplicación práctica de los principios bíblicos, se basa en la 

pedagogía activa. 

• Educación transformadora: busca que el aprendizaje no solo transmita 

conocimientos, sino que también transforme la vida del individuo y la sociedad.  

La educación pentecostal, al buscar formar individuos con una ética cristiana 

sólida y que estén comprometidos con el servicio a la comunidad, se basa en la 

educación transformadora.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



27 
 

CAPÍTULO II 

 

Figura 1 
Estructura del marco epistemológico – teórico 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Rojas Narváez (2017) 

 

 

Antecedentes 

 

Los antecedentes para un trabajo de investigación son de mucha valía e 

importancia, pues en ellos se pueden verificar por medio de la revisión documental, los 

aportes que hasta el momento se han realizado en torno al objeto de estudio que se está 

investigando, de acuerdo con lo señalado por Rojas (2018).  Esto ocurre con el fin de 

destacar el significado, alcance y propósito del estudio en relación con los conocimientos 

ya existentes y evitar así perderse en el mismo.  Se entiende que otras personas ya han 

abordado el tema, así que no hay lugar a improvisaciones por el desconocimiento de 

dicha ruta.  En ese sentido, la realización de esta indagación documental permitió 

conocer sobre aspectos fundamentales para el desarrollo de la investigación, como lo 

son el marco teórico, empírico y conceptual que tratan sobre el objeto de estudio.   



28 
 

Rodríguez (2020) realizó su trabajo de investigación denominado Importancia del 

componente axiológico en la gerencia avanzada, desde una visión reflexiva.  Su objetivo 

general fue fundamentar la importancia del componente axiológico, en la gerencia 

avanzada, desde una visión reflexiva.  Se trató de una investigación documental de nivel 

exploratorio, para lo que consultó a diferentes autores, expertos e investigadores sobre 

los contenidos clave del estudio.  En cuanto a los aspectos teóricos, se exponen distintas 

concepciones, sobre la temática en debate y se refieren algunos antecedentes 

vinculados con el objeto de estudio.  Estos incluyen trabajos de grado y tesis doctorales 

que desarrollaron investigaciones en torno a la axiología y la gerencia, los valores y la 

ética empresarial, que constituyen la plataforma teórica sobre la cual se sustentó la 

investigación.   

El análisis y la discusión de los hallazgos se fueron realizando progresivamente.  

Como conclusión afirmó que es necesario refundar la ética y crear nuevos valores en los 

ámbitos organizacionales, así como redimensionar el componente axiológico con un 

enfoque hacia lo humano, con múltiples miradas para comprender, interpretar y convivir 

con las nuevas realidades sociales en las que emerge la gerencia avanzada.  La 

vinculación y el aporte de este antecedente, para esta investigación, está en la axiología 

para comprender la importancia del valor. 

Sanabria Ramírez (2019) realizó su tesis doctoral, denominada Lineamientos 

teóricos y didácticos para el desarrollo espiritual en la UPEL-IPC.  Una propuesta 

innovadora.  Su propósito de investigación fue postular lineamientos teóricos y didácticos 

para el desarrollo espiritual en la UPEL-IPC, casa formadora de formadores, donde es 

indispensable el proceso formativo, desde la perspectiva personal y profesional de sus 

miembros.  Seleccionó el paradigma cualitativo-interpretativo; aplicó la técnica de 

entrevista cualitativa; la recolección de la información fue realizada por medio de la teoría 

fundamentada en datos, propuesta por Glasser y Strauss.  El método comparativo 

constante y la calidad de la evaluación de dicha información se respetaron, a través de 

la propuesta de Guba y Lincoln.  De las categorizaciones emanaron los lineamientos 

teóricos: las inteligencias, la interioridad y los enfoques para el desarrollo espiritual; 

asimismo, los lineamientos didácticos: fundamentos y justificación teórica, la planificación 

de talleres vivenciales, los recursos y la evaluación.  



29 
 

Se concluyó que los miembros de la UPEL- IPC, responsables de la misión que 

allí se promueve, se enfrentan al mayor de sus retos, el cual es convertirse en ciudadanos 

plenos con calidad humana y mística.  Ello significa vivir con plenitud, servir a los demás, 

dejar un legado, disfrutar del eterno e inacabado proceso de aprendizaje y, del mismo 

modo, ser ejemplo de vida para el resto de las personas con las que se relacionan.  La 

vinculación y el aporte del antecedente, para la investigación presente, está en los 

lineamientos que emanaron de las categorizaciones, sobre todo el desarrollo espiritual.  

Se tiene presente que la espiritualidad se centra en los aspectos trascendentales y se 

relaciona con el alma universal, así como la autorrealización, donde se cultivan las 

condiciones humanas, al manifestar las cualidades divinas. 

Naval Durán et al. (2020) en su libro Perspectivas actuales de la condición humana 

y la acción educativa, recogen un sentimiento generalizado acerca de la educación.  

Abrieron un espacio de discusión, sobre la forma en que la educación responde a las 

grandes cuestiones que diseñan los elementos centrales, de una existencia humana que 

busca plenitud.  El libro analiza las posibilidades de la educación, para prevenir actitudes 

y capacitar a los educandos, para que generen un mundo más humanizado.  Se aborda 

una visión renovada del humanismo, en la educación, así como la dignidad humana y la 

educación emprendedora.  El aporte de este libro, al objeto de la investigación está en 

que suma esfuerzos en torno a la acción educadora en valores éticos y morales.  

Asimismo, dignifica al hombre y permite entender que son varios actores los que apoyan 

una vida mejor para el ser humano. 

Gutiérrez Cerón (2023) desarrolló su tesis doctoral denominada Modelo teórico 

pedagógico para la construcción colectiva de valores ambientales.  Procuró, además de 

promover cambios y transformaciones en las actitudes de los seres humanos, hacia la 

protección del ambiente, para valorar el alcance de la educación ambiental.  Enfatizó en 

los valores ambientales que se necesita formar en los niños, para que sean ciudadanos 

mejores.  Su objetivo fue generar un modelo teórico-pedagógico para la construcción 

colectiva de valores ambientales; se trabajó bajo el enfoque cualitativo, paradigma 

sociocrítico; se siguieron las fases del método de investigación acción participante, y se 

utilizaron las técnicas de la encuesta abierta y el grupo focal.  El aporte de este 

antecedente, a la presente investigación, se articula en el sentido de los valores en la 



30 
 

parte ambiental, pues un ser humano integral está llamado a incluir todos los aspectos y 

encontrar equilibrio con el medio ambiente.  Ello evitará o disminuirá los problemas 

actuales que se presentan, donde se han desvalorizado la flora, fauna y se talan los 

árboles de forma indiscriminada. 

Jaume et al. (2019), en el anuario de investigaciones de la Universidad de Buenos 

Aires, publicaron un artículo denominado Aportes a la axiología desde la psicología 

social.  Allí indicaron que la axiología es una rama de la filosofía que se caracteriza por 

el estudio de la naturaleza de los valores.  Afirman, al señalar a Hartman, que estos son 

los que dan sentido y coherencia a las acciones humanas, ya que para una situación 

determinada se ve implicada la noción de elección del ser humano por valores morales, 

éticos, estéticos y espirituales.  El objetivo de este artículo fue analizar las diferencias 

entre las distintas perspectivas; asimismo, discutir los principales aportes a la axiología, 

desde la psicología social. 

 

Conceptos y teorías sustantivas 

 

La presente investigación se sustentó en teorías y conceptos, que son de 

importancia suma, por cuanto constituyen su soporte y cuerpo.  De allí se extraerán los 

cimientos teóricos, que permitirán una comprensión mejor del objeto de estudio.  Es 

pertinente revisar sus definiciones.  La axiología, según Teixidó Durán (2019), 

… es el sistema hipotético-deductivo que estudia los valores: su definición, 
clasificación, prescripción según una escala de valor, etc.  No es de extrañar que 
la ética y la estética, al contener diferentes tipos de valores y juicios, tengan un 
elevado compromiso axiológico.  (p. 57) 
 
En ese orden de ideas, esta teoría permite profundizar en los valores, al ser 

conscientes de que estos vienen en el ser, dependen del hogar donde se crezca, se 

pueden cultivar y fortalecer o, por el contrario, opacarlos y hacerlos nulos.  En esta última 

opción, es donde afloran comportamientos inadecuados que permiten expresiones como 

tal persona no tiene valores, ni principios; ahora bien, siempre están allí, solo se necesita 

saberlos cultivar o destruirlos.  De allí que se hace uso de estos conceptos, porque 

fortalecen el objetivo que se persigue.  La educación religiosa, según Cantillo Cabrera y 

Quintero Torres (2020): … “es vital para la formación integral del ser humano y su rol 



31 
 

dentro del gran complejo de la educación es valioso para proponer al hombre de hoy una 

visión holística del mundo y de la realidad”.  (p. 84).   

En ese sentido, se está de acuerdo con los autores, ya que la educación religiosa 

logra un cometido de integralidad en la formación del ser humano.  Es lo que se busca 

con este proceso, tener los elementos conceptuales necesarios que fortalezcan la acción 

de los feligreses y líderes religiosos, para que se pueda reafirmar que van por el camino 

correcto, en todo el proceso formativo que han realizado hasta el momento.  Lannes 

González (2020) señala, en un segundo momento, en relación con la educación en 

valores, que: 

Educar en valor es un desafío ético que la sociedad tiene para promover los 
derechos humanos universales.  En este contexto, tanto la filosofía, la ciencia y la 
pedagogía han aportado a desarrollar metodologías que contribuyan en la 
formación moral de la ciudadanía.  Algunas de ellas siguen una vía intelectual o 
directa sobre el tema, las cuales se enfocan en la conciencia y comprensión de 
los valores.  Otras metodologías siguen una vía indirecta o emocional, la cual se 
enfoca en la experiencia y concreción del valor.  (p. 887) 
 
En ese sentido, ésta es una misión de alto contenido ético y moral, que no ha sido 

confiada a personas comunes, sino a los formadores, sin que importe su nivel de 

conocimiento (primaria, secundaria, universidad, especializaciones, maestrías, 

doctorados y posdoctorados).  Sin lugar a dudas, esta semilla se siembra en el hogar, 

para que las familias, crezcan sanas, saludables y cimentadas en principios y valores 

idóneos.  Ahora bien, la promoción de los derechos humanos universales no es una 

función fácil, ni para determinadas personas; requiere el consenso de muchos, con roles 

bien delimitados y definidos para que se puedan concretar.  Es así, como continúa la 

autora precitada: “La educación en valores es uno de los desafíos pedagógicos más 

importantes, si es que no el más importante que se puede concretar por medio de la 

praxis educativa”.  (p. 887).  Se puede tener tranquilidad, en el momento en que se vean 

los frutos de dicha semilla.   

Lo anterior se compara y fortalece con un texto sagrado, está en el Evangelio de 

San Juan (Jn 3, 8-21), en la Biblia edición Reina Valera (1960): “El viento sopla de donde 

quiere, y oyes su sonido; más ni sabes de donde viene, ni a donde va; así es todo aquel 

que es nacido del Espíritu.”  Todo ello significa que, así como nadie sabe en cuál 

momento es engendrado el hombre espiritual, de igual forma la educación en valores se 



32 
 

convierte en algo como el viento, donde se puede recibir la brisa y beneficiarse de ella, 

pero verla es difícil.  De igual forma, las comunidades y organizaciones disfrutan de 

hombres con buenos valores, personas espirituales; pero que alguien pueda precisar en 

cuál momento fue iniciado ese proceso, no es posible; simplemente, es necesario seguir 

con la tarea.  Alarcón Orozco (2020), en un tercer momento, en relación con los valores 

espirituales manifiesta lo siguiente: 

En pleno siglo XXI y ante el momento social que estamos viviendo, nos 
planteamos como reto educativo trabajar para alcanzar el desarrollo íntegro de la 
persona, algo que es difícil de conseguir si solo trabajamos las capacidades 
cognitivas o culturales.  (p. 91) 
  
Quiere resaltar la autora, con estas líneas, la importancia de incluir los valores 

espirituales en el proceso formativo, al enfatizar que el desarrollo íntegro de la persona 

no se logra solamente con enseñanzas seculares.  Es indispensable lo que se ha venido 

resaltando, lo espiritual; ello dignifica a la persona por dentro y es algo que se refleja, 

externamente, cuando hay un corazón que se encuentra sano, espiritualmente, y con 

buenas bases.  Allí se puede precisar que tiene valores.  Continúa Alarcón Orozco: 

A partir de esta idea y tomando como referencia la concepción humanista del ser 
humano como ser bio-psico-socio-espiritual, nos planteamos como objetivo la 
formación de docentes preparados para trabajar todas las facetas humanas, esto 
incluye las capacidades emocionales y espirituales.  (p. 91) 
   
Dichas capacidades dan estabilidad al ser humano, pues cuando éste se 

encuentra bien, internamente, y es trabajado en todas sus áreas, es precisamente 

cuando aflora bienestar en favor de las personas que le rodean.  Todas las citas 

anteriores se refieren a la reflexión sobre el desarrollo integral de una persona, así como 

la concepción humanística de su ser (espíritu, alma y cuerpo).  Los valores espirituales 

dan luz interior al ser y lo hacen una persona afable con su creador y sus semejantes. 

 

Teorías que sustentan el objeto de investigación 

 

Se ha indicado que los conceptos y teorías son fundamentales en una 

investigación; en ellos se le encuentra forma y sentido a lo que se viene desarrollando.  

Por consiguiente, después de los conceptos expresados, ahora se procura ahondar en 



33 
 

las teorías, las cuales hacen de una investigación algo comprensible, al partir siempre 

de la etimología de éstas, para encontrar sentido al objeto de estudio. 

 

Axiología 

 

Esta es la teoría que se refiere y desarrolla el valor, por lo que es pertinente 

realizar un recorrido historiográfico filosófico de los valores, abordado por varios 

pensadores.  Gilson Reaño (2023) expresa que:  

Platón por su parte es quien define el valor “como lo que da la verdad a los objetos 
cognoscibles, la luz y belleza a las cosas”, en una palabra, es la fuente de todo 
ser en el hombre y fuera de él.  De igual manera, Aristóteles abordó el tema de la 
moral y las concepciones del valor que tienen los bienes, en su obra llamada “Ética 
a Nicómaco” cuando habla de la Felicidad, como está visto, para estos hombres 
el término de valor estaba incluido en el Ser.  (p. 106) 

 
Significa lo anterior que el valor está implícito en los objetos y es la fuente de todo 

ser en el hombre y fuera de él.  Esta particularidad permite distinción y exclusividad; hace 

que éste sea inmutable, no es algo cambiante, sino que es eterno en el ser humano.  

Para Platón, entonces, el valor cuenta con luz propia y brilla por su esencia, por lo que 

es, por lo que representa.  Es por eso por lo que. cuando alguien se valora, no se vende 

por cualquier dinero, ante la menor oportunidad de soborno, pues ha aprendido el sentido 

de éste y le da mejor importancia a la honestidad que a algo que es pasajero.  El autor 

precitado indica que Platón lo concibe en ese orden:  

Platón llega a destacar la práctica de la virtud en la construcción de la misma 
sociedad, para que se entendieran no como individuos sino como personas 
capaces.  Este filósofo fue uno de los hombres que estuvo en la capacidad de 
pensar en el mundo de las cosas que le rodeaba.  (p. 107) 
 
Así es como la virtud marca la diferencia, según Platón (citado por Gilson Reaño), 

al dar al ser humano esa característica única, de persona capaz, lo cual se corrobora 

desde el momento de la creación.  Cuando Dios creó al hombre, le puso la bonita función 

de nombrar todo cuanto existía en el mundo; en efecto, en la actualidad, cada cosa se 

conoce con un nombre el cual le da identidad.  Ahora bien, quién puede cuestionar la 

capacidad de las personas, en ese sentido; por el contrario, se concluye que el nombre 

que tiene cada cosa es el ideal, adecuado e idóneo; por ejemplo, un caballo siempre será 

caballo.  Gilson Reaño continúa con Platón: 



34 
 

Quedó asombrado por ese interior deslumbrante, por ese fascinante poder que de 
pronto le brinda su razón.  Para Platón los valores ideales son inmutables y son 
captados intuitivamente mediante el razonamiento.  Creía que los valores morales 
como la bondad, justicia y virtud eran valores objetivos y necesarios.  (p. 108) 
 
Se enfatiza que los valores son inmutables y permanecen en el tiempo; cualquier 

otra situación tiene variación, pero estos se convierten en una constante.  Siempre que 

existan seres humanos, están implícitos, cumplen su función, muy ligados a esos dones 

especiales que Dios le concedió al hombre, de razonar y dominar sobre todos los demás 

miembros de la creación.  Es algo especial que hace de éste, algo irremplazable e 

irrepetible.  El mismo autor indica que Aristóteles también se ocupó del tema:  

Aristóteles (384-322 a. C.), fue quien dio importancia a lo social, a la política, la 
ética y la moral, en otras palabras, la formación en “valores” en su obra Ética de 
Nicómaco, en ella habla del comportamiento moral que pueda tener el hombre en 
la sociedad y cómo debe ser su vida en adelante.  (p. 108) 
 
Aristóteles introdujo aspectos relevantes en el tema y amplió su radio de acción; 

en tal sentido, pasó de ver a los valores solamente en el ser humano, para colocarlos en 

lo social, la forma de gobernar, aspectos morales y la ética, ya que todos estos aspectos 

son intervenidos por el ser humano.  Es por eso por lo que se cuenta con estándares 

altos en lo moral; hay gobiernos que castigan con severidad a sus funcionarios cuando, 

en el cumplimiento del ejercicio de gobierno, se aprovechan para beneficio propio del 

erario y se adueñan de los recursos del pueblo.  Ello va en contravía de lo establecido 

por Dios en los hombres; además, en todas las profesiones se enseña el comportamiento 

ético que se debe tener, cuando alguien se desempeña en ejercicio de éstas.   

Continúa Gilson Reaño, en este recorrido, con Agustín de Hipona, en la filosofía 

medieval: “Este gran filósofo medieval vio a Dios en el interior del hombre y si éste tiene 

en su corazón al Padre Dios es porque hay cosas buenas, "Él acostumbra a dirigirnos 

para encontrar en nosotros la verdad"”.  (p. 109).  Lo anterior armoniza con el texto bíblico 

citado en el capítulo I, donde se resalta la forma tan especial como Dios creó al hombre 

en un estado de inocencia, pureza y santidad, a imagen de Él, con un sentido recto el 

cual es la conciencia, que le permite exponer siempre las bondades del creador en favor 

de los demás.  En la misma dirección continúa el autor precitado: 

Dios no puede estar fuera del corazón del hombre y si tiene en su vida el amor del 
Padre las cosas buenas, es decir, los valores, los ayudarán a ser no solo un buen 
ciudadano sino también un buen cristiano.  (p. 109) 



35 
 

 
De ninguna manera, Dios puede estar afuera; por eso el hombre nunca puede 

escapar a Dios; es el ser que siempre está presente, en esos momentos de soledad, por 

los que pasan todos los seres humanos.  Allí hay una fuerza sobrenatural, divina, que los 

acompaña, orienta y les dirige por el camino del bien; además de esa invitación frecuente 

del creador, hacia los hombres que se desvían del camino y que lo sacan a él de sus 

vidas.  En la Biblia Reina Valera (1960), en el libro del Apocalipsis, se encuentra: “he 

aquí, yo estoy a la puerta y llamo, si alguno oye mi voz y abre la puerta, entraré a él, y 

cenaré con él y él conmigo”, de acuerdo con lo indicado en el libro del Apocalipsis (Apoc. 

3, 20).  Lo mejor es tener a Dios en el corazón, pues con él todo fluye. 

Se tiene una identificación con el autor, en el sentido de que Dios está en el interior 

de los hombres; en virtud de ello, los ha dotado de valores que les permiten ser buenos 

ciudadanos, padres, esposos, vecinos, así como que irradien ese bien a los demás.  En 

ese recorrido, Rosas Ángeles (2021) indica que Tomas de Aquino consideraba a: “las 

virtudes como hábitos, acciones buenas encaminadas a vivir correctamente”.  (p. 79).  

Por eso, es muy favorable cuando los hábitos son buenos, ya que el ser humano es un 

ser de hábitos y costumbres.  Ahora bien, de acuerdo con Smith (1794), en la filosofía 

moderna: “El primer término que se da a la noción de valor es en el ámbito de la economía 

política, por pensadores como Smith (1723-1790) y Ricardo (1772-1823)”.  (p. 110).  

Estos, desde la economía dieron a conocer ideas nuevas y hablaron de los valores 

económicos; en ese mismo orden, Kant, señalado por Gilson Reaño (2023), elaboró su 

teoría de los valores.  Martínez Quijano (2019) señala que ya, desde la edad 

contemporánea hasta la actualidad, se puede mencionar a Nietzsche quien habló de la 

transmutación de los valores.  Jaume et al. (2019) afirman que: 

El primer autor que refiere a la palabra axiología como término fue el francés Paul 
Lapie (1902) dándole un sentido restringido, empleándola para los valores de 
orden espiritual y trascendental, y más específicamente aplicada a las nociones 
de orden moral y ético.  (p. 132) 
 
Es relevante el enfoque anterior, por cuanto los valores espirituales son 

intrínsecos de la persona humana, y se constituyen en el filtro que necesita el ser, para 

sostener una moral de acuerdo con los requerimientos del creador y lo solicitado por la 

comunidad.  Por tal razón, cuando estos afloran se pueden aplicar inclusive en la 

economía o en cualquier rama del saber.  Prosiguen Jaume et al.:  



36 
 

Posteriormente Von Hartmann (1908) se refiere a este concepto empleado por 
Lapie (1902) para fundamentar sus estudios, y así consolidar a la axiología no ya 
como término, sino como una disciplina autónoma de la filosofía, que se referiría 
a un sistema formal para identificar y medir los valores.  (p. 132) 
 
Es muy importante el objeto de estudio de esta disciplina, porque su radio de 

acción impacta algo indispensable, para conservar una sociedad armoniosa.  En este 

momento, es pertinente responder a la interrogante formulada: ¿la axiología es una 

teoría o una rama de la filosofía?  Según los autores antes precitados es: “una disciplina 

autónoma de la filosofía”.  (p. 132).  Conde Pérez et al. (2019) en relación con el tema, 

señalan que: “El término “axiología”, que proviene de los vocablos griegos “axis”, 

significativo de “valor” y “logorie”, de “doctrina o conocimiento”, conceptualiza el sistema 

de conocimientos o doctrina referida a los valores humanos”.  (p. 84).  Aquí, el valor es 

visto como una doctrina y ésta contiene verdades, las cuales se constituyen en 

fundamento para la acción del hombre en este mundo.  Continúan los autores precitados: 

… reconoce como objeto de estudio la investigación de los valores desde una 
perspectiva social, del sentido de la vida y de la historia a la luz de valores 
universales, las bases del conocimiento y sus objetivos en correspondencia con 
el bien común y las relaciones del individuo con la sociedad.  (p. 84) 
 
Dichas relaciones sociales del individuo son preponderantes, no solo a la luz de 

los valores universales, sino porque además se ha enfatizado en esta investigación, que 

él mismo es un ser sociable.  Para que viva, en armonía con sus semejantes, son 

necesarias una adecuada regulación y una reglamentación donde se respete y valore al 

otro; asimismo, los conceptos a los que la sociedad ha dado una significación, no se 

pueden desconocer y pretender vivir al antojo o parecer de unos pocos.  Se deben seguir 

las reglas generales establecidas, en las que los valores son preponderantes. 

 

Humanismo 

 

En relación con el humanismo, es una línea de pensamiento bien recibida por los 

pensadores modernos y que ha sido acuñada, positivamente, por la sociedad.  Se puede 

decir que va en crecimiento y cada día alcanza un auge mayor, tal como lo precisa García 

Fabela (2006): “Humanismo es un término que para nadie resulta hoy extraño, pues en 

la vida ordinaria se lo escucha con relativa frecuencia. No obstante, este hecho no implica 



37 
 

un conocimiento cierto de sus rasgos y alcances”.  (p. 1).  Es una frase que genera 

identificación, emoción, empatía y empoderamiento.  De igual manera, el autor precitado 

afirma que: 

Hoy entendemos el paradigma humanista como un modelo antiautoritario.  Según 
esto, el humanismo se refiere al estudio y promoción de los procesos integrales 
de la persona (Hernández Rojas, 1998).  Por lo tanto, la personalidad es una 
organización o totalidad que está en continuo tránsito de desarrollo, en cuyo caso 
la persona debe ser estudiada en su contexto interpersonal y social.  (pp. 2-3) 
 
Consecuentes con lo anterior, la persona humana no está acabada o terminada 

en su proceso formativo y en la concepción que el mismo hombre tiene de él.  Es algo 

en desarrollo pues, aunque se ha estudiado de formas diferentes el comportamiento 

humano y hay varias ciencias y disciplinas dedicadas a comprenderlo, también existen 

situaciones en las cuales la misma ciencia se cuestiona sin salidas.  ¿Aquí que pasó?  

¿Por qué este comportamiento inesperado?  He ahí la importancia de un equilibrio entre 

estas disciplinas y la espiritualidad; ocurre en muchas oportunidades que, donde el 

humanismo dice hasta aquí logré investigar o entender el comportamiento integral de la 

persona, es cuando lo espiritual e intangible comienza a encontrar explicaciones y 

métodos para perfeccionar o finalizar lo ya comenzado.  El autor ya indicado añade: 

Esta concepción, justo es aclararlo, toma de la filosofía existencialista la idea de 
que el ser humano va creando su personalidad a través de las elecciones y las 
decisiones que continuamente asume frente a las situaciones y problemas que 
van presentándosele en el transcurso de su vida.  (pp. 2-3) 
 
En ese sentido, el humanismo es un término que permite apropiarse de ideales, 

pensamientos, doctrinas, constructos, para crear una personalidad positivista, 

propositiva, que propenda por el bienestar integral de los ciudadanos.  De las vivencias 

y las experimentaciones se cuenta con unos patrones que resolverán las situaciones que 

se presenten en el futuro.  Por otro lado, Majad Rondón (2016) afirma que: “la gestión 

del talento humano es una filosofía gerencial sobre valores, creencias, roles, 

organizaciones, sociedad”.  (p. 150).  Desde esta visión, los valores se insertan para 

entender su naturaleza inacabada; es decir, su indeterminación, pues la persona no está 

programada, sino que se ve obligada a decidir continuamente cómo o hacia dónde quiere 

dirigir su existencia.  



38 
 

La formación axiológica, en el contexto latinoamericano, se presenta como un reto 

complejo de aliento largo y como una alternativa educativa diferente, impostergable y 

decisiva para cambiar la educación de personas vacías, desesperadas e inauténticas.  

Ellas son víctimas de la estandarización, la superficialidad y la intrascendencia.  Se 

necesita una educación con nuevos valores familiares, sociales y culturales, a través de 

formas de gestión educativa contextualizadas que prioricen la formación axiológica en 

todos los niveles educativos del continente, por constituir una necesidad regional.  ¿Qué 

significa humanismo en psicología o qué significa psicología humanista?   

Puede decirse que se trata de un movimiento en el cual los psicólogos incorporan, 

a su disciplina, las grandes cuestiones sobre el sentido de la actividad propiamente 

humana.   Mercado (2022) indica que: “Por eso la psicología humanista se conoce 

también como la tercera fuerza o corriente en el desarrollo de la psicología 

contemporánea, después del psicoanálisis y el conductismo.  Carl Rogers y Abraham 

Maslow son sus representantes más célebres”.  (p. 3).  Sin lugar a dudas, es una 

corriente que requiere ser observada por cada investigador, pues sus aportaciones son 

significativas en la búsqueda de soluciones, para todas las situaciones contrarias que 

cada día vive la humanidad.  

 

Inteligencia espiritual 

 

Al hablar de la inteligencia espiritual, cualquier ser humano se llena de alegría y 

emoción, pues es una expresión que genera empatía y coherencia, en ese sentido.  Se 

puede expresar que es un sistema interno de los seres humanos, el cual ha sido 

desarrollado en otras civilizaciones; en estos últimos días y, a raíz de la pasada 

pandemia, se fortaleció en muchas personas.  Se convirtió en un aliciente, para salir de 

la crisis, lograr realizaciones y concretar los proyectos de vida, subir la autoestima entre 

otros muchos beneficios.  Iriarte Pupo et al. (2021) señalan que: 

En síntesis, se puede determinar que la inteligencia espiritual es un sistema 
interno de creencias que produce el sentimiento de vivir con un sentido, estimula 
la esperanza, refuerza las normas sociales positivas y proporciona una red social 
de apoyo.  Elementos que unidos entre sí mejoran el bienestar personal y, por lo 
tanto, las otras esferas de la vida, como la familiar y laboral.  (p. 104) 
 



39 
 

Este sistema se fortalece en el hombre interior, del que habla el apóstol Pablo en 

la segunda carta a los Corintios (2 Cor. 4,16), en la Biblia Reina Valera (1960): “Por tanto, 

no desmayamos; antes, aunque este nuestro hombre exterior se va desgastando, el 

interior no obstante se renueva de día en día.”  (p. 1).  Fue precisamente lo que pasó con 

muchas personas, en la pandemia; sigue sucediendo en los hombres que han tomado el 

camino del valor, camino de lo invisible, camino del fortalecimiento del ser.  Hablar del 

hombre espiritual es entrar en un escenario infinito, complejo y de grandes dimensiones, 

donde lo eterno es valioso y las cosas que este mundo ofrece son pasajeras.  Iriarte Pupo 

et al. (2021) aluden lo siguiente: “Teniendo en cuenta lo anteriormente expuesto, en el 

presente trabajo se entiende la inteligencia espiritual como la capacidad de construir un 

sistema saludable (o adaptativo) de valores o creencias espirituales y de adoptarlo como 

estilo de vida.”  (p. 104)   

Se colige que la inteligencia espiritual ayuda con los hábitos saludables de vida, 

así como en la salud mental, pues hay muchas enfermedades que son asintomáticas; no 

se les encuentra cura, pues son algo del alma, son espirituales; ahora, cuando la persona 

está sana, regulada y equilibrada en este aspecto, todo fluye para bien.  Es así como la 

inteligencia espiritual entrega unas bases sólidas para esta investigación, porque va 

hasta la esencia.  Se dirige a ese hombre espiritual, interior, de doble naturaleza, al 

hombre superior, el hombre de Cristo, que está por encima de la vanidad de la vida.  De 

igual forma, ya en el desarrollo propiamente de esta investigación ha sido necesario una 

vez aplicados los instrumentos, tanto la entrevista en profundidad como el grupo focal, 

definir conceptos y apoyarse en otros autores.  

 

Enfoque epistémico 

 

Para esta investigación se escogió el enfoque sociocrítico; éste, en la 

investigación doctoral, es de gran relevancia debido a su naturaleza participativa y 

colaborativa.  Se caracteriza por permitir la participación equitativa de los miembros de 

la comunidad investigada en la identificación de problemas y propuesta de soluciones.  

Este enfoque no solo promueve la reflexión crítica sobre la realidad social, cultural y 

política, sino que también busca generar cambios y transformaciones significativas en la 



40 
 

sociedad.  Al centrarse en la acción participativa, la investigación sociocrítica permite 

abordar desafíos sociales, desde una perspectiva inclusiva y empoderada, lo que 

contribuye a la construcción de conocimiento colectivo y a la promoción de la justicia 

social. 

  

Concepción axiológica desde la perspectiva espiritual del ser 

  

Desde la perspectiva espiritual del ser, la concepción axiológica se refiere al 

estudio de los valores morales, éticos, estéticos y espirituales que guían las decisiones 

y acciones humanas.  La axiología, como rama de la filosofía, se encarga de analizar y 

comprender la naturaleza de los valores y juicios valorativos que orientan la conducta de 

las personas.  En este sentido, la dimensión axiológica desde una perspectiva espiritual, 

implica la elección consciente de valores que trascienden lo material y se vinculan con 

principios éticos y morales, arraigados en creencias espirituales y trascendentales. 

  

Educación brindada por la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia en Quibdó, 
Chocó 

  

La educación ofrecida por la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia en Quibdó, 

Chocó, se fundamenta en un enfoque cristiano transformador, que busca la formación 

integral de niños y adolescentes.  A través del departamento de la escuela dominical y 

otras iniciativas educativas, se promueve el desarrollo espiritual, moral y académico de 

los estudiantes, al alinear la enseñanza con los principios y valores de la fe pentecostal.  

Esta educación va más allá de lo académico; impacta positivamente en la vida de los 

educandos, fomenta valores éticos, morales y espirituales que contribuyan con su 

crecimiento personal y su compromiso con la comunidad.  El enfoque socio crítico brinda 

un marco teórico valioso para el investigador en la tesis sobre la concepción axiológica 

desde la perspectiva espiritual del ser y la educación, proporcionada por la Iglesia 

Pentecostal Unida de Colombia en Quibdó, Chocó.  Al adoptar este enfoque en la 

investigación doctoral, el investigador pudo: 

1. Promover la reflexión crítica: el enfoque sociocrítico estimula la reflexión crítica 

sobre los valores morales, éticos y espirituales que subyacen en la educación 



41 
 

impartida por la iglesia pentecostal.  Permite, al investigador, analizar en 

profundidad la influencia de estos valores en la formación de los individuos. 

2. Incorporar la participación comunitaria: al centrarse en la participación de los 

miembros de la comunidad educativa eclesial, el investigador obtuvo 

perspectivas diversas y enriquecedoras sobre la importancia de la espiritualidad 

y los valores en el proceso educativo, lo que fortaleció la validez y profundidad 

de la investigación. 

3. Fomentar la transformación social: el enfoque sociocrítico aboga por la 

transformación social y la promoción de la justicia.  Ello permite, al investigador, 

explorar cómo la educación impartida por la iglesia pentecostal contribuye al 

empoderamiento de los individuos y a la construcción de una sociedad más 

equitativa y solidaria. 

4. Generar conocimiento colaborativo: al integrar la visión sociocrítica, en la 

investigación doctoral, el investigador tiene la oportunidad de colaborar en la 

construcción de conocimiento con la comunidad educativa.  Se establece un 

diálogo horizontal que enriquece la comprensión de las dimensiones axiológicas 

y espirituales, en el ámbito educativo. 

  
En resumen, el enfoque sociocrítico proporciona, al investigador, las herramientas 

conceptuales y metodológicas necesarias para que aborde de manera integral, la 

concepción axiológica desde la perspectiva espiritual del ser y la educación brindada por 

la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia en Quibdó, Chocó.  Se enriquecen así la calidad 

y la relevancia de la tesis doctoral.  Es, en ese sentido, donde el enfoque en mención 

apoya al investigador, pues hay un grupo social perteneciente a la feligresía de las 

congregaciones de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia con los que se interpretaron 

los simbolismos socioculturales, la forma, manera, y estilo, utilizados para formarlos en 

valores espirituales.  Piñero Martín et al. (2020) señalan que: “Más que interpretación de 

una realidad externa, el conocimiento es interpretación de una realidad tal como ella 

aparece en el interior de los espacios de conciencia subjetiva (de ahí el calificativo de 

introspectivo)”.  (p. 4).  Por eso, los informantes juegan un papel preponderante, porque 

al entrar en acción y dar su consentimiento para ser entrevistados no en representación 

de la organización religiosa, se garantiza que todos los participantes no van a expresar 



42 
 

la voz oficial de la iglesia.  Indicarán lo que han aprendido y concebido como personas 

que se desenvuelven dentro de dicho escenario, en su calidad de ciudadanos 

colombianos con derechos plenos.  En tal sentido, en ese instante pasan de ser 

informantes a actores sociales.  De acuerdo con Padrón (1998), se puede precisar que: 

Lejos de ser descubrimiento o invención, en este enfoque el conocimiento es un 
acto de comprensión.  El papel de la ciencia es concebido como mecanismo de 
transformación y emancipación del ser humano y no como simple mecanismo de 
control del medio natural y social.  Se hace énfasis en la noción de sujeto y de 
realidad subjetiva, por encima de la noción de objeto o de realidad objetiva.  (p. 4) 
 
De acuerdo con lo anterior, el conocimiento que se recabó en esta investigación, 

se constituirá en un acto de comprensión para entender a cabalidad, la concepción 

axiológica desde la perspectiva espiritual del ser humano, dentro de la educación 

brindada por la Iglesia Pentecostal chocoana.  En ese sentido, la ciencia o forma de vida 

de estas personas es y sigue siendo un poder transformador que los ha liberado como 

personas, de esclavitudes diversas.  Continúa Padrón (1998): 

En cuanto al segundo criterio de clasificación (lo que conciben como vías de 
acceso, producción y legitimación del conocimiento), en este enfoque se tiene la 
convicción de que la vía más apropiada para acceder al conocimiento es una 
especie de simbiosis entre el sujeto investigador y su objeto de estudio, una 
especie de identificación sujeto-objeto, tal que el objeto pase a ser una experiencia 
vivida, sentida y compartida por el investigador (de ahí el calificativo de vivencial).  
(p. 4) 
 
Dichos elementos son los que permiten y dan herramientas, al investigador, para 

que pueda adentrarse, compenetrarse con las personas, darles el trato indicado como 

objeto de estudio, sin desconocer sus vivencias, experiencias, testimonios y la forma 

como han venido enfrentando sus realidades.  De acuerdo con los aportes de otros 

autores, para profundizar y obtener una mejor comprensión, se parte de la pregunta: 

¿qué es investigar?  Padrón y Camacho (2000) indican que:  

La primera es que cualquier investigación está en la obligación de legitimar sus 
propios modos de abordaje y de resolución, frente a la gran divergencia de 
criterios existentes.  La segunda implicación es que, justo para lograr esa 
legitimación, toda investigación debe definir y declarar sus orientaciones de 
trabajo a partir de un cierto marco de convicciones epistemológicas y 
metodológicas que es compartido por la comunidad académica en la que dicha 
investigación se inscribe y que, además, tiene evidentes referencias dentro de la 
historia de la ciencia y del desarrollo académico mundial.  (p. 316) 

 



43 
 

En consonancia con lo anterior, la investigación es un camino interesante que se 

debe recorrer, ajustado a unos lineamientos establecidos internacionalmente, lo cual le 

permite al investigador navegar sobre datos verificables y aceptados por la comunidad 

científica.  Se trata de poder contrastar posiciones, disentir de otros autores, fijar su 

propia impronta.  En ese sentido, esta investigación se apoyó en el introspectivo 

vivencial, según Padrón y Camacho (2000), como enfoque epistémico, que aportó el 

camino o forma de pensamiento, así como el bagaje para analizar la información.  Se 

recabó la información indispensable, de acuerdo con esa perspectiva o línea de 

pensamiento.  Al respecto, los autores precitados expresan que:   

… la introspección es un método válido para investigar, que va del estudio de los 
hechos y problemas en un contexto sociocultural determinado, a la transformación 
de la situación, pasando por la organización de los datos, la interpretación, la 
búsqueda de consenso y la aplicación de técnicas, instrumentos y estrategias 
(secuencias operativas) que le garanticen el camino más idóneo para llevar a cabo 
la investigación, cumplir con los objetivos y tener acceso al conocimiento como 
mecanismos de producción científica.  (p. 318) 
 
Lo anterior muestra un derrotero, pues los investigadores están en la capacidad 

de utilizar dichos métodos, para realizar un análisis profundo del contexto y realidad del 

escenario, con la finalidad de poder modificar, positivamente, la situación o problema 

objeto de su investigación.  No hay dudas de que la introspección fortalece un espíritu 

crítico, analítico y, sobre todo, la resolución de problemas sociales.  Éste es un enfoque 

apropiado que, entre otros aspectos, fortalece el espíritu y da motivación, sobre todo por 

el camino o ruta con la que cuenta el investigador; es decir, el molde o sugerencia para 

que cuando esté en el escenario, ya tenga claros los parámetros acerca de cómo dirigir 

su investigación, y con qué fines.  De igual manera este enfoque es relevante, por cuanto 

parte desde análisis particulares hacia lo general, tal como lo manifiestan Camacho y 

Marcano (2003): 

En los trabajos de investigación que se orientan bajo en (sic) este enfoque, se 
observa que todos parten de una motivación inicial y de una teoría implícita que 
nos conduce a la construcción de una teoría general, tal como se aprecia en los 
trabajos de Margaret Mead (1931), Oscar Lewis (1964), Dian Fossey (1985), 
Bronislaw Malinovski (1958) y Alejandro Moreno Moreno (1998).  (p. 1) 
 
En consonancia con lo indicado anteriormente, el investigador cuenta con esa 

motivación; aunque existen investigaciones dentro del escenario que se ha escogido, 



44 
 

son pocas y más bien escasas.  En virtud de ello, ésta cobra fuerza, tanto por el objeto, 

como por los informantes que estuvieron involucrados; todo ello fue un aliciente que 

motivó, ilusionó, dio visión para continuar y llevar a feliz término lo iniciado.  Respecto 

con la teoría, se ha expresado que se trabajó con la fundamentada.  Ahora bien, los 

autores ya indicados, afirman que: 

… quienes presentan unas secuencias operativas definidas por la selección de un 
contexto general, un contexto específico, la categorización observacional del 
problema, utilización de técnicas y estrategias para la recolección de datos, entre 
las cuales se señalan la técnica de observación participante, estudios en 
profundidad …  (p. 1) 
  
Se puede precisar que el uso de estas técnicas, instrumentos y herramientas, 

facilitan los procesos y equiparan al investigador, para que desarrolle su trabajo de 

campo con todos los elementos necesarios, sin sentirse cohibido o no tener de donde 

echar mano.  En este caso particular, el investigador escogió la entrevista y el grupo 

focal, como técnicas e instrumentos para recolectar su información, a través de los datos.  

La primera, por la oportunidad de poder formular preguntas abiertas y el nivel de 

efectividad o credibilidad de la misma fuente; la segunda, porque se pudo conversar con 

el grupo, sin tanto formalismo.  Los participantes llegaron con menos tensión y, de esta 

forma, las respuestas fluyeron y el nivel de información fue de calidad.  Finalmente, los 

mismos autores señalan que: “los instrumentos y herramientas están conformados por 

entrevistas, cuestionarios grabadores, cuadernos de notas, cámaras fotográficas, 

micrófonos, máquinas de escribir, películas, entre otros”.  (p. 5).  Se grabó, previo 

consentimiento de los involucrados, para un análisis posterior.  Respecto con lo 

anteriormente indicado, los mismos autores manifiestan que: 

La información es sistematizada y organizada, bien por etapas o a través de la 
elaboración escrita, de las observaciones diarias que conducen a la construcción 
de las descripciones del objeto de estudio, proceso a partir del cual se generan y 
evidencian los hallazgos correspondientes y se organizan para su posterior 
publicación.  (p. 5) 
 
En ese sentido, el investigador es consciente del trabajo y el tiempo que invirtió, 

en la sistematización de la información; por tal motivo, la realizó por etapas; se siguieron, 

indudablemente, los postulados de la teoría fundamentada que son el análisis de los 

datos, y la codificación abierta, axial, y selectiva. 

 



45 
 

Bases teóricas de la concepción axiológica pentecostal 

 

Ésta se nutre de corrientes teológicas y filosóficas diferentes, que se entrelazan 

para formar un sistema de valores propio.  Algunas de las influencias principales son: la 

naturaleza de Dios, la unicidad, el nombre, la justificación, la redención, el perdón, la 

sustitución, el bautismo en el nombre de Jesús y del Espíritu Santo, la comunión con los 

hermanos o feligreses, la santificación, la resurrección, la segunda venida de Cristo, el 

arrebatamiento.  La influencia de la teología reformada, con su énfasis en la soberanía 

de Dios, y la predestinación, se refleja en la importancia que se le da a la obediencia a 

la voluntad divina y al desarrollo de la vida cristiana. 

• Teología del reino: con su enfoque en la transformación social y la justicia, 

inspira a la Iglesia Pentecostal a involucrarse en la educación espiritual de sus 

miembros, feligresía, maestros, líderes y pastores como herramienta para el 

cambio social. 

• Filosofía cristiana: con su búsqueda de la verdad, la bondad y la belleza, aporta 

un marco conceptual para la formación de valores en la educación pentecostal. 

 

Valores fundamentales en la educación pentecostal 

 

La educación pentecostal se centra en la formación de valores que reflejan la 

visión cristiana de la vida.  Algunos de los valores centrales son:  

• Amor: como principio fundamental del cristianismo, se considera el valor 

supremo, que guía las relaciones interpersonales y la forma de vivir. 

• Fe: la fe en Dios y en su palabra es esencial para la vida cristiana, ya que 

impulsa la confianza en su poder y en su guía. 

• Esperanza: la promesa de Dios acerca de un futuro mejor, tanto en esta vida 

como en la vida eterna, motiva a la perseverancia y la búsqueda de la justicia. 

• Humildad: es un valor fundamental que reconoce la dependencia de Dios y la 

necesidad de servir a los demás. 

• Responsabilidad: es personal ante Dios y ante la sociedad; un valor esencial 

que impulsa a actuar con integridad y compromiso. 



46 
 

• Santidad: como búsqueda de la pureza y la separación del pecado, es un valor 

central que orienta la vida cristiana. 

• Servicio: inspirado en el ejemplo de Jesús, hacia los demás, es un valor 

fundamental que motiva a la acción social y la participación en el bien común. 

 

Implicaciones de la concepción axiológica pentecostal en la educación 

  

La concepción axiológica pentecostal tiene implicaciones significativas, en la 

educación que se imparte en las instituciones de la Iglesia Pentecostal.  Algunas de las 

características distintivas son:  

• Énfasis en la formación espiritual: la educación pentecostal forma personas con 

una vida espiritual profunda, para que sean capaces de discernir la voluntad de 

Dios y vivir de acuerdo con sus principios. 

• Integración de la fe y la cultura: la educación pentecostal integra a la fe cristiana 

en todos los aspectos de la vida, al incluir la educación, la cultura y la sociedad. 

• Desarrollo de la responsabilidad social: la educación pentecostal moldea 

personas con un compromiso social, para que se involucren en la 

transformación de la sociedad. 

 

Influencias globales en la formación de valores pentecostales 

 

La Iglesia Pentecostal, con su origen en los cielos, precisamente el día de 

Pentecostés tal como lo registran los Hechos de los Apóstoles en la Biblia Reina Valera 

(1960), en su capítulo 2, ha experimentado un crecimiento exponencial a nivel global, 

extendiéndose a América Latina, África, Asia y Europa.  Este proceso de expansión ha 

llevado a la interacción con culturas y tradiciones diversas, lo que ha influido en la 

formación de valores, dentro de la educación pentecostal. 

• El movimiento de oración por las escuelas: surgió en los Estados Unidos de 

América, durante la década de 1950.  Buscaba promover la oración en las 

escuelas públicas e incluir los valores cristianos en la educación.  Esta influencia 



47 
 

se ha extendido internacionalmente, especialmente en países con una 

presencia pentecostal fuerte, tales como Brasil, México y Nigeria.  

• La educación cristiana evangélica: con sus raíces en el protestantismo histórico, 

ha servido como modelo para la educación pentecostal, en muchos países.  

Esta tradición educativa se caracteriza por la integración de la fe cristiana en 

todos los aspectos del currículo, la formación de valores morales y la 

preparación para el servicio a Dios y a la sociedad. 

 

Adaptación cultural y contexto local 

 

Si bien la Iglesia Pentecostal tiene raíces en la mente de Dios, su expansión global 

ha llevado a la adaptación de sus enseñanzas y prácticas, a los contextos locales.  La 

concepción axiológica pentecostal se ha visto influenciada por las culturas y tradiciones 

de los países donde se ha establecido la iglesia.   

• La influencia de la cultura latina: en América Latina, la Iglesia Pentecostal ha 

experimentado un crecimiento significativo, al adaptar sus enseñanzas a la 

cultura latina.  La educación pentecostal en América Latina se caracteriza por 

un énfasis fuerte en la familia, la comunidad y la importancia de la fe, como 

fuente de esperanza y fortaleza. 

• La influencia de la cultura africana: en África, la Iglesia Pentecostal ha tenido un 

impacto profundo en la educación, al incorporar elementos de la cultura africana 

en sus enseñanzas.  La educación pentecostal en África se caracteriza por la 

importancia de la tradición oral, la música y la danza, como herramientas para 

la enseñanza y la formación de valores.  

 

Controversias y debates 

 

La concepción axiológica pentecostal ha generado controversias y debates, 

especialmente en relación con:  

1. La separación Iglesia - Estado: en algunos países, la educación pentecostal ha 

sido criticada por su enfoque en la enseñanza de valores religiosos en las 



48 
 

escuelas públicas, lo que ha generado tensiones con la separación Iglesia - 

Estado.  

2. La interpretación de la Biblia: especialmente en relación con cuestiones como 

la homosexualidad y el papel de la mujer, ha generado debates dentro de la 

Iglesia Pentecostal y en otras tradiciones religiosas. 

 

El surgimiento y crecimiento del pentecostalismo en Colombia 

  

La Iglesia Pentecostal llegó a Colombia en el año 1937; desde Canadá fue 

enviado el misionero hermano Aksel Verner Larsen; inicialmente llegó a Puerto 

Colombia, en Barranquilla y luego pasó a Bucaramanga.  De esa forma, paulatinamente, 

se establecieron obras en Bogotá, Antioquia, eje cafetero.  Sin embargo, su crecimiento 

se aceleró en la segunda mitad del siglo XX, especialmente en las zonas urbanas y 

rurales marginadas, donde encontró un terreno fértil para su mensaje de esperanza, 

liberación y transformación personal; en la actualidad, es la segunda organización 

religiosa en Colombia, con más de cinco mil (5.000) pastores e igual número de lugares 

de predicación.  

 

Adaptación al contexto colombiano 

  

La Iglesia Pentecostal en Colombia ha adaptado sus enseñanzas y prácticas al 

contexto local, al incorporar elementos de la cultura colombiana.  La educación 

pentecostal en Colombia se caracteriza por:  

• Un fuerte énfasis en la familia: ésta es considerada la célula fundamental de la 

sociedad y se le da gran importancia a la formación de valores, dentro del hogar.  

• La importancia de la comunidad: es un elemento fundamental en la vida 

pentecostal; se promueve la participación en actividades comunitarias y en el 

servicio a los demás. 

• La búsqueda de la justicia social: la Iglesia Pentecostal en Colombia ha 

mostrado un compromiso con la justicia social, especialmente en la lucha contra 

la pobreza, la desigualdad y la violencia.  



49 
 

• La promoción de la ética cristiana: busca formar personas con una ética sólida, 

basada en los principios cristianos de amor, justicia y verdad. 

 

Bases legales 

 

Bases legales de la concepción axiológica pentecostal en la educación colombiana 

 

Este análisis explora las bases legales en Colombia, de la concepción axiológica 

dentro de la educación brindada por la Iglesia Pentecostal, desde la perspectiva espiritual 

del ser humano. 

 

Marco legal de la educación en Colombia 

  

La Constitución Política de Colombia de 1991 establece a la educación como un 

derecho fundamental y un servicio público.  El artículo 67 reconoce la libertad de 

enseñanza y la autonomía de las instituciones educativas, lo que permite a la Iglesia 

Pentecostal crear y administrar sus propias instituciones educativas.  De igual forma el 

artículo 19 garantiza la libertad de cultos y conciencia; en tal sentido, respecto con la 

educación religiosa, ésta debe ser idónea para todo público y no constreñir la conciencia 

de los demás por un credo en particular.  El Estado no es ajeno a las creencias de los 

habitantes, las respeta y protege, pero no está obligado con ninguna organización 

religiosa en particular; por el contrario, garantiza a todos, la libre expresión y 

personalidad, sin apoyar claro está a cultos satánicos, espiritismos o cosas ocultas. 

 

Libertad religiosa y educación 

  

La Constitución Política de Colombia (1991) también garantiza la libertad religiosa, 

lo que permite a las instituciones educativas pentecostales integrar la fe cristiana en sus 

programas educativos.  Sin embargo, la jurisprudencia de la Corte Constitucional ha 

establecido límites a la enseñanza religiosa en las instituciones educativas, para 

asegurar la neutralidad del Estado y la libertad de conciencia de los estudiantes.  Todas 



50 
 

las confesiones religiosas e iglesias son igualmente libres ante la ley.  En Colombia, la 

libertad de cultos se ha regulado a través de la Ley 133 de 1994, que establece el 

derecho de libertad religiosa y de cultos, la personería jurídica de las iglesias y la 

autonomía de las confesiones religiosas.  Asimismo, se encuentra el Decreto 1.079 de 

2016, que declara al 4 de julio, como el día nacional de la libertad religiosa y de cultos. 

La Ley General de Educación (Ley 115 de 1994) establece el marco legal para la 

educación en Colombia, e incluye los principios, objetivos y estructura del sistema 

educativo.  Esta ley reconoce la libertad de enseñanza y la autonomía de las instituciones 

educativas, lo que permite a la Iglesia Pentecostal desarrollar sus propios proyectos 

educativos.  Por otra parte, la Ley de Educación Superior (Ley 30 de 1992) regula la 

educación superior en Colombia, al abarcar la creación y funcionamiento de las 

instituciones de educación superior.  Esta ley reconoce la libertad de enseñanza y la 

autonomía de las instituciones educativas, lo que permite a la Iglesia Pentecostal crear 

y administrar sus propias universidades y colegios universitarios.  

 

Límites legales de la enseñanza religiosa 

  

La jurisprudencia de la Corte Constitucional ha establecido límites a la enseñanza 

religiosa en las instituciones educativas, al asegurar la neutralidad del Estado y la libertad 

de conciencia de los estudiantes.  La Corte ha establecido que la enseñanza religiosa 

debe ser: 

• Opcional: los estudiantes tienen derecho a elegir si desean o no recibir 

enseñanza religiosa.  

• No proselitista: la enseñanza religiosa no debe buscar convertir a los 

estudiantes, a una religión determinada.  

• Respetuosa con la diversidad religiosa: la enseñanza religiosa debe ser 

respetuosa con las diferentes creencias religiosas presentes en la sociedad. 

El contexto legal actual en Colombia, permite a la Iglesia Pentecostal crear y 

administrar sus instituciones educativas propias, donde pueden integrar la fe cristiana en 

sus programas educativos.  Sin embargo, la enseñanza religiosa debe ser opcional, no 

proselitista y respetuosa con la diversidad religiosa. 



51 
 

La concepción axiológica desde la perspectiva espiritual del ser humano, dentro 
de la educación brindada por la Iglesia Pentecostal 
  

El propósito de la revisión de los aspectos teóricos, filosóficos, axiológicos, 

epistemológicos y legales, en el presente trabajo, es considerar la concepción axiológica 

para interpretar la perspectiva espiritual del ser humano, dentro de la educación.  

Asimismo, dilucidar la situación que se presenta sobre este objeto de estudio, en algunos 

feligreses de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia, en el Departamento del Chocó.  

Por esa razón se presenta, en un primer momento, la revisión de investigaciones que 

tratan sobre el objeto de estudio en cuestión.  En un segundo momento, se muestra una 

proximidad epistemológica acerca de lo introspectivo vivencial.  El tercer momento refleja 

la axiología, la educación en valores, valores espirituales, humanismo e inteligencia 

espiritual, como corriente filosófica que fundamenta lo teórico de la tesis.  Ello se muestra 

en la figura 1. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



52 
 

CAPÍTULO III 

 

Marco metodológico 

 

La ciencia tiene cierta influencia sobre la vida humana, 
sobre nuestros pensamientos, nuestras esperanzas.  

y nuestras costumbres; influencia que aumenta cada día más.  
La ciencia es, en primer lugar, un conocimiento de cierto tipo;  

pero además posee un segundo aspecto,  
el de la ciencia como poder manipulador, la técnica científica. 

Russell et al. (1983).  

 

El estudio de los valores, en la persona humana, es de suma importancia; en ese 

sentido, la axiología se ha constituido en una disciplina autónoma de la filosofía, que 

apoya y permite una comprensión.  Las ciencias, a través de los métodos de 

investigación, dan luces y muestran el camino que se seguirá.  Por tal motivo, para los 

referentes concepción axiológica, perspectiva espiritual, ser humano, inteligencia 

espiritual, Iglesia Pentecostal, fenomenología social o fenomenología interpretativa se 

registrará la información, con la utilización del método cualitativo con enfoque de 

paradigma socio crítico.  Ello con el propósito de analizar las estructuras sociales y las 

relaciones de poder que influyen en la experiencia de los entrevistados; el paradigma 

sociocrítico incluye la ideología, acompañado de la autocrítica de forma evidente, durante 

el proceso de búsqueda del conocimiento, para transformar la realidad. 

Exige del investigador una incesante reflexión acción-reflexión-acción, la cual 

implica la responsabilidad del investigador, desde la práctica para realizar el cambio y la 

liberación de todos aquellos actos que forjen la transformación social.  Ricoy Lorenzo 

(2006) alude que, en función de ello, este paradigma señala que el discernimiento se 

crea en base a los intereses y necesidades de los grupos sociales, que permiten 

transformar las comunidades.  Orozco (2016) afirma que: “el paradigma sociocrítico tiene 

como finalidad sembrar las transformaciones sociales, dando respuestas a problemas 

específicos de las comunidades, considerando la intervención activa de sus miembros.”  

(p. 6).  Allí se observa el rol de investigador como agente de cambio social que es 

recurrente.  Por su parte, Arnal et al. (1992) señalan que:  

El paradigma socio crítico plantea un método de investigación fundado en la 
relación entre la teoría y la práctica, en el que se fomenta la investigación 



53 
 

participativa.  El propósito del paradigma socio crítico es liberar a los sujetos de 
las limitaciones que puedan tener debido a las imposiciones de los grupos 
dominantes.  (p. 98) 
 
Creswell (2013) considera   tres   fases   esenciales   en   la   investigación   acción: 

observar, pensar, y, el actuar. (p. 33).  Las técnicas e instrumentos de investigación 

fueron la entrevista en profundidad y grupo focal.  Estos mecanismos e instrumentos de 

recolección permitieron encontrar hallazgos significativos que, al final, generaron 

elementos teóricos que resolvieron la problemática identificada, y permitió que los líderes 

compartan con la feligresía, una formación espiritual objeto de esta investigación. 

 

Naturaleza de la investigación 

  

La naturaleza de la investigación está dentro de una orientación cualitativa; 

predominan los datos cualitativos producto de la entrevista en profundidad, aplicada a 

los actores pues la técnica que se escogió fue el grupo focal.  Según Martínez (2006), el 

término cualitativo, ordinariamente, se usa bajo dos (2) acepciones: la primera, como 

cualidad: fulano tiene una gran cualidad: es sincero.  La segunda, más integral y 

comprensiva, referida al control de calidad, en la que la calidad representa a la naturaleza 

y esencia completa y total de un producto.  (p. 127).  Expresa el autor precitado: “De esta 

manera, la investigación cualitativa trata de identificar la naturaleza profunda de las 

realidades, su estructura dinámica, aquella que da razón plena de su comportamiento y 

manifestaciones.”  (p. 128).   

Existen tres (3) componentes principales en la investigación cualitativa; de 

acuerdo con Strauss y Corbin (2016): “Básicamente, existen tres componentes 

principales en la investigación cualitativa. Primero, están los datos, que pueden provenir 

de fuentes diferentes, tales como entrevistas, observaciones, documentos, registros y 

películas”.  (p. 21).  Los datos son muy valiosos en el desarrollo de las investigaciones, 

pues se constituyen en los insumos, materia prima, o columna vertebral desde comienza, 

después de unos pasos sistemáticos establecidos en las investigaciones cualitativas, a 

verse la forma de la investigación.  Continúan los autores precitados:  

… están los procedimientos, que los investigadores pueden usar para interpretar 
y organizar los datos.  Entre estos se encuentran: conceptualizar y reducir los 



54 
 

datos, elaborar categorías en términos de sus propiedades y dimensiones, y 
relacionarlos, por medio de una serie de oraciones proposicionales.  Al hecho de 
conceptualizar, reducir, elaborar y relacionar los datos se lo suele denominar 
codificar.  (p. 21) 
 
Esta es una tarea que requiere tiempo, pero es necesaria y permite que el 

investigador se apropie de los datos que manipula, pues el hecho de leer, releer, reducir, 

conceptualizar, observar lo que se tiene, propicia una inmersión en los mismos, de tal 

forma que se apropia y puede sustentar su tesis, con conocimiento de causa.  

Finalmente, “los informes escritos y verbales conforman el tercer componente y pueden 

presentarse como artículos en revistas científicas, en charlas (por ejemplo, en 

congresos), o como libros.”  (p. 21).  Aquí es cuando se dice valió la pena tantas noches 

de desvelo, el sacrificio con la familia y otras actividades, pues cuando el investigador 

aprecia el producto final, hay satisfacción total, al mirar condensadas tantas páginas en 

su tesis o informe; saber que es el protagonista de esto, es estimulante. 

 

 Paradigma sociocrítico 

 

Los paradigmas son además relevantes, pues encasillan al ser humano a mirar 

un tema o situación de una manera determinada.  Son como un molde; en ese sentido, 

se puede avanzar en la construcción del conocimiento o, también, si éste está mal 

enfocado hay estancamiento.  Precisamente, por no cambiar la forma de ver las 

situaciones, muchas empresas han fracasado, lo cual le puede acontecer al investigador; 

si llega cerrado, con una sola mirada frente al objeto de investigación y no considera 

todos los enfoques posibles.  En ese sentido Finol de Franco y Vera Solórzano (2020) 

citan a Sandín, quien: 

… afirma que un paradigma constituye una forma de concebir e interpretar una 
realidad, que a su vez debe ser analizada con base a la relación sujeto-objeto.  
Por otra parte, alude a una cosmovisión del mundo, asumido y compartido por un 
grupo de personas y finalmente cada propuesta de programa, proyecto de 
investigación, quien investiga hace uso de estrategias empíricas asociadas a su 
estilo de pensamiento, derivando la identificación del método y con ello las 
técnicas e instrumentos de recolección de data y su respectivo análisis.  (p. 6) 
 
También citan a Gurdián Fernández (2007) para quien el paradigma: 



55 
 

Es un sistema teórico dominante en la ciencia en cada período de su historia, que 
organiza y dirige la investigación científica en determinada dirección, también 
permite el surgimiento de ciertas hipótesis e inhibe el desarrollo de otras, así como 
centra la atención de quién investiga en determinados aspectos de su objeto de 
estudio y oscurece otros.  Coincidiendo (sic) con las autoras antes nombradas, el 
paradigma se define como un modelo, sistema de convicción, creencias que 
posee el investigador en relación al componente ontológico, axiológico, 
epistemológico y metodológico, lo cual conlleva a la búsqueda del camino o vía 
de acceso a la generación de conocimiento científico.  (p. 6) 
 
Al convertirse éste en un sistema que dirige y organiza la investigación, requiere 

y debe ser considerado con atención por los investigadores, pues su uso muestra un 

rumbo, camino, derrotero a seguir.  En ese sentido, es menester estar abiertos al 

conocimiento, para antes de delimitar la ruta o estadio de dicha investigación, contar con 

los elementos de juicio y rigor que permitan, luego de finalizar ese camino, entregar 

constructos idóneos, que respondan a los objetivos planteados.  El paradigma 

sociocrítico se define como la representación del compromiso de los integrantes de una 

comunidad científica, con una forma de ejercer o guiar la práctica científica.  Se sustenta 

en la crítica social con tendencia a la autorreflexión.   

Según Martines (2007), estos paradigmas se transforman en modelos, patrones y 

guías que seguirán los investigadores sociales en un campo de acción establecido.  El 

investigador no puede desconectarse de la realidad y por ello el paradigma brinda una 

cosmovisión del mundo, que se comparte por un grupo científico.  El paradigma 

sociocrítico incluye la ideología acompañada de la autocrítica de forma evidente, durante 

el proceso de búsqueda del conocimiento, para transformar la realidad. 

 

Origen del paradigma sociocrítico 

  

Jaimes Cienfuegos (2021) señala, en su tesis doctoral, que el inicio del paradigma 

sociocrítico ocurrió en Alemania, luego de la segunda guerra mundial, a partir de la 

Escuela de Frankfurt; este paradigma se orienta hacia las ciencias sociales, la educación, 

y la teoría critica.  El paradigma socio crítico surge como una respuesta al positivismo en 

el pensamiento, que consideraba que solo el conocimiento científico era válido.  Sus 

características clave son las siguientes:  



56 
 

• Autorreflexivo: el paradigma socio crítico postula que las soluciones a los 

problemas están dentro de la sociedad misma.  La autorreflexión de los 

miembros sobre los conflictos puede conducir a una reflexión auténtica y 

soluciones adecuadas.  

• Participativo: el investigador actúa como facilitador.  Los miembros de la 

comunidad participan por igual, en la identificación de problemas y en la 

búsqueda de soluciones. 

• Emancipador: al establecer sus problemas propios, la comunidad se empodera.  

Busca la autonomía racional y liberadora del ser humano. 

El paradigma sociocrítico es una corriente de pensamiento que analiza el derecho, 

desde una perspectiva sociopolítica y económica, al identificar y cuestionar las relaciones 

de poder y las estructuras de dominación presentes en la sociedad.  Un resumen crítico 

de este enfoque es el siguiente: 

• Análisis de las relaciones de poder: el enfoque sociocrítico es valioso por su 

capacidad para identificar y examinar las relaciones de poder, que subyacen en 

el derecho y en las instituciones jurídicas.  Sin embargo, a veces puede 

simplificar demasiado estas relaciones, lo que da lugar a un análisis unilateral 

que no considera la complejidad de los sistemas legales, así como su 

interacción con otros aspectos de la sociedad. 

• Foco en la justicia social: uno de los puntos fuertes del enfoque sociocrítico es 

su compromiso con la justicia social y la equidad.  Al cuestionar las estructuras 

legales y sociales que perpetúan la desigualdad, contribuye a la identificación 

de problemas importantes y al impulso de cambios sociales positivos.  Sin 

embargo, su posición excesiva en la crítica, puede restar importancia a los 

aspectos del derecho, que sí contribuyen a la justicia y al desarrollo social. 

• Perspectiva contextualizada: el enfoque sociocrítico destaca la importancia de 

comprender el derecho en su contexto histórico, social y económico.  Esto es 

fundamental para identificar la manera en que las normas legales pueden 

reflejar y perpetuar las desigualdades existentes.  Sin embargo, esta 

perspectiva puede llevar a generalizaciones excesivas o a una visión estática 



57 
 

del derecho, sin tener en cuenta su capacidad de adaptación y cambio en 

respuesta a las demandas sociales. 

• Desafíos en la implementación: a pesar de sus contribuciones teóricas, el 

enfoque sociocrítico enfrenta desafíos en su implementación práctica. La 

identificación de problemas y la crítica de las estructuras de poder son pasos 

importantes, pero el verdadero desafío radica en proponer soluciones concretas 

y viables que promuevan cambios efectivos en el sistema legal y en la sociedad 

en su conjunto. 

En resumen, el enfoque sociocrítico es una herramienta valiosa para analizar y 

cuestionar las dimensiones sociopolíticas del derecho, pero requiere un equilibrio entre 

la crítica constructiva y la propuesta de alternativas concretas que logren cambios 

significativos, en busca de la justicia social y la equidad.  El enfoque sociocrítico ha sido 

desarrollado y enriquecido por autores numerosos que provienen de disciplinas, como la 

sociología, la criminología, la filosofía y la ciencia política.  Algunos de ellos son:  

• Foucault (1975): es uno de los autores más influyentes en el enfoque 

sociocrítico, especialmente por su análisis de las relaciones de poder, las 

instituciones disciplinarias y el surgimiento de la sociedad de control en obras 

como Vigilar y castigar y Microfísica del poder. 

• Bourdieu (1977): ha realizado importantes aportaciones al enfoque sociocrítico 

con su teoría de los campos sociales, el capital cultural y la reproducción social; 

destacan obras como La distinción y El oficio de sociólogo. 

• Gramsci (1975): es conocido por su análisis de la hegemonía cultural y el papel 

de la cultura en la reproducción del poder, así como por su concepto de 

intelectual orgánico y la lucha ideológica, plasmado en sus Cuadernos de la 

cárcel. 

• Hall (1996): ha realizado contribuciones valiosas al enfoque sociocrítico desde 

la teoría y los estudios culturales, especialmente en relación con la identidad, la 

representación y la ideología, tal como se evidencia en su obra La identidad 

cultural en la posmodernidad. 

• Butler (1990): ha abordado temas como el género, la sexualidad y la 

performatividad desde una perspectiva sociocrítica, al desafiar las normas 



58 
 

sociales establecidas y cuestionar las formas de poder que las sustentan, tal 

como se observa en la obra El género en disputa. 

• Fraser (1997): ha contribuido al enfoque sociocrítico desde una perspectiva 

feminista y de justicia social, al analizar las relaciones de género, clase y 

raza/etnia, así como las luchas por el reconocimiento y la redistribución, tal 

como se expone en trabajos como Iustitia interrupta. 

• Wacquant (1999): ha realizado investigaciones importantes sobre la 

marginalidad urbana, la criminalización de la pobreza y las políticas de 

encarcelamiento en la sociedad contemporánea, evidenciadas en obras tales 

como Las cárceles de la miseria y Punishing the poor. 

Estos son solo algunos de los autores destacados que han contribuido con el 

enfoque sociocrítico, a través de sus investigaciones y reflexiones sobre las estructuras 

de poder, las desigualdades sociales y las formas de resistencia y transformación social. 

 

Lo metodal 

 

Respecto con este aspecto, es preciso tener presente el método o procedimiento 

de investigación, lo epistemológico, paradigma de la investigación, naturaleza de la 

investigación, tipo de investigación, fuentes para la obtención de la información, técnicas 

e instrumentos de investigación y técnicas para el análisis de la información.   

Figura 2 
Sistematización del camino metodológico de la investigación 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Rojas Narváez (2018). 



59 
 

Se ha expresado que, en esta investigación, se trabajó con el método cualitativo 

y la teoría fundamentada.  Respecto con el método, es el más apropiado para 

investigaciones dentro del campo educativo, aunque algunos investigadores también 

optan por el cuantitativo o el mixto.  En términos generales, el cualitativo es más usado 

y apropiado para investigaciones de esta naturaleza, por su afinidad y flexibilidad.  Según 

Escudero Sánchez y Cortez Suárez (2018), la investigación cualitativa: 

Es aquella investigación que recaba información no cuantificable, basada en las 
observaciones de las conductas para su posterior interpretación.  Su propósito es 
la descripción de las cualidades del hecho o fenómeno.  Las investigaciones 
cualitativas se interesan por acceder a las experiencias, interacciones y 
documentos en su contexto natural.  (p. 22) 
 
Como se ha sostenido, es ideal para estas investigaciones, pues a diferencia del 

cuantitativo, que es rígido, éste le da oportunidad de adaptabilidad al investigador, para 

organizar detalles, aún en el escenario.  Ésta es una de las razones, por las cuales se 

ha escogido este método 

 

Método 

 

¿A qué denominan Corbin y Strauss, teoría fundamentada?  Se refieren a una 

teoría derivada de datos recopilados de manera sistemática, analizados por medio de un 

proceso de investigación.  En este método, la recolección de datos, el análisis y la teoría 

que surgirá de ellos guardan estrecha relación entre sí.  Un investigador no inicia un 

proyecto con una teoría preconcebida.  En relación con el método, el investigador 

pretende desarrollar aspectos de la teoría fundamentada; al respecto, Finol de Franco y 

Vera Solórzano (2020) plantean lo siguiente: 

Enmarcado en el paradigma cualitativo, interpretativo, el método de la teoría 
fundamentada (TF) tiene sus inicio (sic) en la Escuela de Chicago conjuntamente 
con el desarrollo del interaccionismo simbólico, siendo Anselm Strauss y Barnie 
Glasser (1967) quienes desarrollan la TF como método para la generación de 
teoría a partir de los datos que emergen de un contexto en particular, dicha teoría 
fue posteriormente ampliada por Strauss y Corbin (2002, pág.13), el 
planteamiento básico de los autores en relación a la TF es una teoría derivada de 
los datos recopilados de manera sistemática y analizada por medio de un proceso 
de investigación.  En este método, la recolección de datos, análisis y la teoría que 
surgirá de ellos, guardan estrecha relación entre sí.  (p. 15) 
 



60 
 

En ese sentido, la teoría fundamentada entrega elementos y herramientas, las 

cuales permiten que el investigador pueda, además de almacenar los datos, darles una 

sistematización y organización.  Ello facilita su análisis y la manera de presentar la 

información, para que sea fácil de entender y asimilar por la comunidad científica 

internacional, así como por cualquier persona común.  Se resalta de esta teoría el hecho 

de que se deriva de los datos recopilados; es decir, que su fundamento se origina a partir 

de allí.  Para llevar a cabo todo esto, el investigador debe asumir un rol protagónico, ser 

prudente y equilibrado, tal como lo plantean los mismos autores Finol de Franco y Vera 

Solórzano (2020):  

… una de las principales diferencias entre la teoría fundamentada y el resto de los 
métodos cualitativos existentes, recalcando que quien decide utilizar esta teoría 
debe asumir responsabilidad de interpretar la información obtenida en la 
investigación mediante categorías abstractas, y las relaciones que se logren 
establecer entre las mismas a través de la identificación de sus propiedades.  (p. 
15) 
 
Son precisamente esas categorías las que permiten dar una mejor organización a 

la información para, de esa manera, analizarla por rango, al plantear subcategorías y 

todos los aspectos que sean pertinentes, en aras de hacer recomendaciones o 

conclusiones.  Respecto con el método de investigación, Finol de Franco y Vera 

Solórzano (2020), al citar a Ortiz y a Kuprian señalan que es una: “Cadena de pasos 

(acciones) basados en un aparato conceptual determinado y en reglas que permiten 

avanzar en el proceso de conocimiento”.  (p. 11).  Es decir, se alude al conjunto de pasos 

en la búsqueda del conocimiento científico.  Es claro que él marca un derrotero a seguir 

donde el investigador no puede perderse; por el contrario, al usarlo como es, obtiene los 

conocimientos mejorados o nuevos que se planteó al inicio del camino investigativo. 

 

La teoría fundamentada de Strauss y Corbin 

 

La teoría fundamentada de Strauss y Corbin (2002) es una metodología cualitativa 

ampliamente utilizada en investigación social, para generar tesis, a partir de los datos 

recopilados. 

  

 



61 
 

Fortalezas 

 

• Rigor metodológico: la teoría fundamentada proporciona un marco sólido para 

la recolección y análisis de datos cualitativos, lo que permite una comprensión 

profunda y detallada de los fenómenos sociales estudiados. 

• Flexibilidad: esta metodología es flexible y adaptable a contextos diferentes y 

temas de investigación, lo que la hace ampliamente aplicable en diversas 

disciplinas y áreas de estudio. 

• Énfasis en la construcción teórica: Strauss y Corbin enfatizan la importancia de 

construir teoría a partir de los datos empíricos, lo que permite la generación de 

conocimiento significativo y relevante en el campo de estudio. 

 

Desafíos 

 

• Subjetividad del investigador: aunque la teoría fundamentada busca minimizar 

la influencia del investigador en el proceso de análisis, todavía existe el riesgo 

de subjetividad en la interpretación de los datos y la construcción de la teoría. 

• Complejidad del proceso: la aplicación de la teoría fundamentada puede ser 

compleja y requerir de un aprendizaje significativo por parte del investigador, 

especialmente en lo que respecta a técnicas de codificación, categorización y 

saturación teórica. 

• Tiempo y recursos: esta metodología puede ser intensiva en términos de tiempo 

y recursos, ya que requiere de una cuidadosa recolección y análisis de datos, 

así como de una revisión constante de la literatura y la teoría existente. 

• Balance entre surgimiento y verificación: una crítica común a la teoría 

fundamentada es la necesidad de equilibrar el surgimiento de los datos con la 

verificación de la teoría construida.  En algunos casos, el enfoque inductivo de 

esta metodología puede llevar a conclusiones que no son fácilmente verificables 

o generalizables. 

En resumen, la teoría fundamentada de Strauss y Corbin es una herramienta 

valiosa para la investigación cualitativa, pero requiere de un manejo cuidadoso y reflexivo 



62 
 

para garantizar la validez y fiabilidad de los resultados.  Es importante reconocer tanto 

sus fortalezas como sus desafíos, para utilizarla de manera efectiva en la generación de 

conocimiento en las ciencias sociales.  Desde esta perspectiva, el proceso de 

investigación se orienta por varios principios y procedimientos específicos; ellos son: 

 

Recopilación y análisis de datos simultáneos 

 

• Recopilación de datos: la recolección de datos se lleva a cabo a través de 

entrevistas, observaciones, documentos, etc.  Este proceso no es lineal, sino 

iterativo. 

• Análisis simultáneo: los datos se analizan de manera simultánea a su 

recolección, lo cual permite ajustar y dirigir la recopilación de datos nuevos, 

según lo que se va descubriendo. 

 

Codificación 

 

• Codificación abierta: implica descomponer los datos en unidades más 

pequeñas y asignarles etiquetas o códigos que representen conceptos 

emergentes. 

• Codificación axial: los códigos iniciales se reorganizan y se establecen 

relaciones entre ellos, agrupándolos en categorías. 

• Codificación selectiva: se identifican las categorías centrales que son 

fundamentales para la teoría y se integran con otras categorías y subcategorías. 

 

Desarrollo de categorías y conceptos 

 

• Comparación constante: los datos se comparan constantemente entre sí, para 

identificar similitudes y diferencias, lo cual ayuda a refinar y definir las 

categorías. 



63 
 

• Teorías sustantivas y formales: se desarrollan teorías sustantivas (basadas en 

contextos específicos) y, eventualmente, teorías formales (de alcance más 

amplio). 

 

Teorización 

 

• Memos teóricos: durante todo el proceso, el investigador escribe memos que 

documentan sus pensamientos, ideas y reflexiones sobre los datos y las 

categorías emergentes. 

• Saturación teórica: la recopilación de datos continúa hasta que se alcanza la 

saturación teórica; es decir, cuando datos nuevos ya no aportan información 

adicional significativa a las categorías existentes. 

 

Muestreo teórico 

 

• Selección de casos: estos se seleccionan de manera deliberada, para explorar 

y refinar las categorías emergentes. 

• Dirección del muestreo: se orienta por la necesidad de desarrollar y densificar 

las categorías teóricas, en lugar de buscar representatividad estadística. 

 

Flexibilidad y adaptación 

 

• Diseño emergente: el diseño de la investigación es flexible y se adapta 

continuamente, según los hallazgos y la evolución de la teoría emergente. 

• Interacción con los datos: el investigador interactúa constantemente con los 

datos, al permitir que estos guíen el desarrollo teórico. 

 

 

 

 

 



64 
 

Enfoque inductivo 

 

• Generación de teorías desde los datos: a diferencia de enfoques deductivos 

que parten de hipótesis predeterminadas, la teoría fundamentada genera 

teorías a partir de la observación directa y el análisis de los datos. 

• Construcción de teorías explicativas: las teorías generadas buscan explicar los 

fenómenos observados, de manera coherente y basada en la evidencia 

empírica. 

 

Validación de la teoría 

 

• Comparación con literatura existente: una vez que la teoría ha surgido, se 

compara con la literatura existente, para validar su consistencia y relevancia. 

• Triangulación: se utilizan múltiples fuentes de datos y métodos de análisis para 

asegurar la robustez de los hallazgos. 

 

La teoría fundamentada ofrece una metodología sistemática y rigurosa para 

desarrollar teorías basadas en datos empíricos, al permitir a los investigadores la 

generación de conocimiento novedoso y contextualizado. 

 

Escenario 

 

Para llevar a cabo la presente investigación se tuvo como escenario a los 

feligreses, maestros y pastores congregados en los municipios de Quibdó, Departamento 

del Chocó, República de Colomba.  Los primeros son personas naturales o humanas, a 

las que comúnmente se conoce como hermanos en la fe; hacen parte de la base en un 

orden de jerarquía.  Los segundos tienen la misma calidad de los feligreses, solo que 

cuentan con un conocimiento profundo de las sagradas escrituras, desempeñan oficios 

de forma altruista en favor de la organización religiosa, y se destacan en la enseñanza.  

Los últimos son líderes religiosos, que han sido llamados y ordenados para esta labor 

ministerial de cuidar y apacentar la grey del Señor.   



65 
 

Están ubicados en el departamento del Chocó, y dan cuenta sobre la formación 

espiritual que han brindado los líderes de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia, para 

generar elementos teóricos, desde la perspectiva espiritual del ser humano dentro de la 

educación.  Se escogió este escenario, porque las congregaciones son espacios 

protectores, con personas de todos los estratos sociales; es cercano al investigador, ya 

que durante veinte (20) años ha observado estos ambientes; entonces, existe confianza 

para el desarrollo de la investigación. 

 

Técnicas e instrumentos para la recolección de información 

   

Grupo focal  

 

La idea fue que los participantes respondieran a las preguntas, previamente 

definidas.  Se les brindó un espacio para que las respuestas surgieran de los 

participantes; para enfocar la entrevista, el investigador se apoyó en la esencia de la 

información.  Respecto con el grupo focal, éste permitió al autor ingresar en la vida de 

los actores participantes, grabar su voz, hacer videos, todo de forma consensuada, con 

los permisos y con fines académicos, para obtener el relato de anécdotas de los 

participantes.  Como instrumento se empleó el cuestionario de preguntas abiertas; 

respecto con éste, García Calvente y Mateo Rodríguez (2000) señalan que: “El grupo 

focal constituye una técnica especial, dentro de la más amplia categoría de entrevista 

grupal, cuyo sello característico es el uso explícito de la interacción para producir datos 

que serían menos accesibles sin la interacción en grupo.”  (p. 181) 

Particularmente, los miembros de la congregación están acostumbrados a 

permanecer en comunión y tener asambleas permanentes, las cuales se llaman cultos.  

En ese sentido, les fue familiar, participar de forma grupal en esta técnica, para generar 

interacción social, pero esta vez con el fin de ayudar en la investigación.  Continúan los 

autores precitados: “Las actitudes y los puntos de vista sobre un determinado fenómeno 

no se desarrollan aisladamente, sino en interacción con otras personas.”  (p. 181).  Ésta 

es una de las razones más fuertes por las que el investigador escogió este instrumento.  

Los mismos autores indican que: “El grupo focal es una conversación cuidadosamente 



66 
 

planeada, diseñada para obtener información de un área definida de interés, en un 

ambiente permisivo y no directivo.”  (p. 181).  Es decir, que los informantes se sintieron 

en un ambiente normal y cálido, que les generó confianza, pues es algo conocido para 

ellos.  Finalmente, respecto con los usos, aclaran los autores precitados que: 

El grupo focal puede ser utilizado como un método de investigación y evaluación 
por sí mismo, o bien como complemento de otros métodos cualitativos y 
cuantitativos.  De una u otra forma, estará indicado cuando se desea aprender 
sobre las experiencias y perspectivas de los participantes.  (p. 183) 
 
En tal sentido, reforzado por lo anterior, el investigador además de éste, se apoyó 

en la entrevista, para poder complementar el proceso.  Aplicó las preguntas diseñadas 

en ella, al grupo focal destinado para tal fin, y lo convirtió en un escenario de gran utilidad, 

tal como lo expresan los autores precitados: 

El grupo focal es de utilidad cuando se pretende investigar qué piensan los 
participantes, pero resulta especialmente valioso para averiguar por qué piensan 
de la manera que lo hacen.  De esta manera, el grupo focal «llega allí donde otros 
métodos no pueden alcanzar».  (p. 183) 
   

La entrevista 

  

Es una de las técnicas principales dentro de la investigación cualitativa, que tiene 

como propósito recoger información basada en la comunicación verbal; permitió conocer 

a la población investigada: pastores, líderes y feligreses.  Asimismo, Saber cuáles son 

sus concepciones, puntos de vista y proyecciones sobre concepción axiológica, 

perspectiva espiritual, ser humano, inteligencia espiritual, iglesia pentecostal, que se 

enseñan en las congregaciones focalizadas.  Esta actividad se realizó con un máximo de 

diez (10) entrevistas a maestros, pastores y feligreses de las instituciones religiosas, con 

selección de sujetos elegidos al azar, para que los resultados fueran objetivos.  

Según Folgueiras Bertomeu (2016): “La entrevista es una técnica de recogida de 

información que además de ser una de las estrategias utilizadas en procesos de 

investigación, tiene ya un valor en sí misma.”  (p. 2).  Por la utilidad y oportunidad de 

profundizar en el objeto indagado, sumado a que el investigador puede formular 

preguntas cerradas y complementarlas con abiertas, según sea el caso, hace que sea la 

indicada para definiciones cualitativas.  En esa dirección expresa la autora precitada que: 



67 
 

“Tanto si se elabora dentro de una investigación, como si se diseña al margen de un 

estudio sistematizado, tiene unas mismas características y sigue los pasos propios de 

esta estrategia de recogida de información.”  (p. 2).   

Por eso, el investigador la escogió; por lo esencial que es en sí y por la forma en 

que, al ser bien utilizada, le permitió recabar datos que van a enriquecer el objeto de la 

investigación.  La misma autora indica que: “El principal objetivo de una entrevista es 

obtener información de forma oral y personalizada sobre acontecimientos, experiencias, 

opiniones de personas.  Siempre, participan –como mínimo- dos personas”.  (p. 2).  Éstas 

tienen funciones específicas, tal como lo manifiesta la autora ya indicada: 

Una de ellas adopta el rol de entrevistadora y la otra el de entrevistada, 
generándose entre ambas una interacción en torno a una temática de estudio.  
Cuando en la entrevista hay más de una persona entrevistada, se estará 
realizando una entrevista grupal.  Por tanto -tal y como se recoge más adelante- 
la entrevista también se define por el número de personas entrevistadas.  Según 
este criterio hablaremos de entrevistas individuales y de entrevistas grupales.  (p. 
2) 

 
Amplía el panorama la misma autora, sobre el tema, al expresar que: “En la 

entrevista semiestructurada también se decide de antemano qué tipo de información se 

requiere y en base a ello – de igual forma- se establece un guion de preguntas.”  (p. 3).  

Ésta es ideal y el investigador se inclinó por su uso, en razón de su flexibilidad, tal como 

lo esboza la autora precitada: “No obstante, las cuestiones se elaboran de forma abierta 

lo que permite recoger información más rica y con más matices que en la entrevista 

estructurada.”  (p. 3).  Realmente la entrevista estructurada es un producto terminado y 

rígido de alguna manera, pero la semiestructurada es versátil, tal como lo puntualiza 

Folgueiras Bertomeu (2016): 

En la entrevista semiestructurada es esencial que el entrevistador tenga una 
actitud abierta y flexible para poder ir saltando de pregunta según las respuestas 
que se vayan dando o, inclusive, incorporar alguna nueva cuestión a partir de las 
respuestas dadas por la persona entrevistada.  (p. 3) 
 
Como se ha enfatizado el investigador se identifica con este instrumento, por la 

flexibilidad que ofrece; se considera que los informantes no deben sentirse presionados 

a seguir un orden, sino que todo vaya fluyendo acorde con la ocasión, para que, en medio 

de risas y momentos agradables, se pueda recabar la información. 

 



68 
 

Procedimiento de análisis 

 

El procedimiento de análisis que se empleó constó de dos (2) sesiones; la primera, 

estimativa, a partir de la codificación de la información, para proteger los datos de los 

entrevistados.  Estos fueron interpretados y confrontados con las teorías existentes en 

esta investigación, como la teoría fundamentada, lo que permitió al investigador 

armonizar los conceptos integrados y emergentes que surgieron como producto de la 

confrontación.  Respecto con la codificación, González Díaz et al. (2021) señalan que:   

El proceso de codificación hace referencia a la parametrización de citas de 
documentos (video, audio, textos, imágenes y fotografías), donde un extracto de 
ellos da cuenta de significados, lo que puede dibujar o desdibujar el fenómeno 
estudiado en un todo y/o sus particulares, mientras se profundiza la información, 
subyacen de significados para darle sentido a lo que se examina.  (p. 342)   
 
Por medio de esta codificación también el investigador protegió a los informantes, 

dándoles privacidad por los datos entregados, pues no se revelará su identidad.  Ello 

hace que el proceso sea fiable y los animó para que ellos participaran con libertad; en tal 

sentido, frente a la respuesta de la pregunta 1, se pusieron las letras iniciales del nombre 

y apellido del informante.  Indican los autores precitados que: 

Estos significados van emergiendo durante el proceso de codificación como 
sombras que luego se reintegran como estructura integradora (Martínez, 2006).  
Para efectos de la propuesta, esta etapa requiere cumplir con los siguientes 
procesos: codificación libre, por lista y grupos de códigos.  (p. 342) 
 

Informe, credibilidad y confirmabilidad de la información 

 

Aquí se trabajó con una descripción densa, por medio de la interpretación 

conceptual de los datos.  Es así como se estableció el significado que determinados 

elementos testimoniales tienen para los informantes, así como el objeto de estudio sobre 

la concepción axiológica desde la perspectiva espiritual del ser humano, dentro de la 

educación.  En cuanto al rigor científico del proceso investigativo, en su perspectiva 

metodológica, se hizo bajo los criterios de credibilidad y confirmabilidad establecidos por 

Rada Cadenas (2007), según los cuales: “La credibilidad se logra cuando los hallazgos 

del estudio son reconocidos como reales por las personas que participaron en él y por 

quienes han experimentado, o han estado en contacto con el fenómeno investigado”.  (p. 



69 
 

17).  En este estudio se contrastaron los datos recolectados en entornos diferentes; a su 

vez, con las teorías ya existentes y la postura que el investigador hace con el análisis de 

los datos.  (Ver tabla 1) 

Tabla 1  
Triangulación de información o de datos recogidos en diversos entornos 
Definición  
Confrontación de diferentes fuentes de datos, 
dentro de un estudio, pueden ser 
informantes/personas, tiempos y 
espacios/contextos. 

Fines  
Verificar y comparar la información obtenida en 
diferentes momentos, buscar la concordancia o 
diferencias entre diversas fuentes. 

Lineamientos generales para su implementación 
Decidir cuáles van a ser las diferentes fuentes de 
datos que se van a considerar y contrastar la 
información que surge. 

Procesos de pensamiento 
Comparación de los datos o la información 
(semejanzas y diferencias)- análisis-síntesis 

Acciones básicas del investigador 
Analiza por separado y de manera amena, la 
información que sale de cada fuente. 
Establece conclusiones, considera por separado 
las partes de la información que suministran las 
fuentes de datos. 
Compara la información (búsqueda de las 
semejanzas y diferencias en la información que 
suministran las fuentes de datos) 
Como producto del análisis, crea o elabora un 
nuevo discurso, una nueva realidad, 
fundamentada entre el contraste entre las 
fuentes de datos. 

 

Fuente: González Monteagudo (2001)  

La comprobación del dato con los participantes; los datos fueron confirmados por 

los informantes clave luego de que se transcribieran las entrevistas y esto, a su vez, lo 

corroboró uno de los auditores externos.  Continúa la autora precitada:  

La credibilidad se logra cuando el investigador, a través de observaciones y 
conversaciones prolongadas con los participantes del estudio, recolecta 
información que produce hallazgos y luego éstos son reconocidos por los 
informantes como una verdadera aproximación sobre lo que ellos piensan y 
sienten.  (p. 22) 

 
La confirmabilidad o auditabilidad, según Rada Cadenas:  

… se refiere a la forma en la cual un investigador puede seguir la pista, o ruta, de 
lo que hizo otro (Guba y Lincoln, 1981).  Para ello es necesario un registro y 
documentación completa de las decisiones e ideas que ese investigador tuvo en 
relación con el estudio.  (p. 23) 
 
En este sentido, el investigador tendrá la primera responsabilidad para revisar y 

constatar la manera como se desarrolló todo el proceso.  De la misma manera, dos (2) 



70 
 

expertos externos, con trayectoria en la investigación educativa y en la aplicación de 

métodos cualitativos, revisarán lo elaborado, con la finalidad de confirmar la calidad de 

la investigación.  De esta manera validarán la pertinencia entre el objeto de estudio, los 

objetivos, el método y la teoría.  En este sentido, se evita en lo posible la endogamia 

investigativa. 

    

Informantes clave 

 

Como actores sociales participantes, para el desarrollo de la presente 

investigación, se tuvo a feligreses de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia, radicados 

en Quibdó, departamento del Chocó, República de Colombia.  Ellos son los informantes 

clave; en el momento en que interactuaron en la investigación, se convirtieron en actores 

sociales.  Para la selección de los informantes clave, es conveniente mencionar a Alejo 

y Osorio Acosta (2016) quienes señalan que:   

Su selección involucra decisiones muestrales tomadas, en el momento en que se 
proyecta el estudio y se complementan durante el trabajo de campo.  Existen 
diferentes estrategias de captación de porteros e informantes, así como diferentes 
formas de acceder y seleccionar a participantes, todas son válidas lo único que 
debe hacer el investigador es reportar, describir el proceso de selección de estos 
informantes con la intensión (sic) que el lector pueda comprender e interpretar los 
resultados de la indagación.  (p. 77) 
 
En cuanto a los requisitos, plantean las autoras precitadas, que: “buscamos son 

buenos informantes, es decir, personas informadas, lúcidas, reflexivas y dispuestas a 

hablar ampliamente con el investigador”.  (p. 79).  Por tanto, los criterios para la selección 

de los informantes claves de esta investigación fueron: 

a) Que pertenecieran a la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia, en las 

congregaciones de Quibdó, Chocó.  (Identidad) 

b) Que fueran miembros activos, con unos seis (6) meses de antigüedad, en la 

congregación, con edades comprendidas entre dieciséis (16) y cincuenta (50) 

años.  Ello para no trabajar con neófitos, sino con feligreses que conociesen el 

proceso formativo.  (Personas informadas) 

c) Se seleccionaron seis (6) feligreses de una o varias congregaciones de Quibdó; 

uno de ellos pertenece al sexo masculino y los otros cinco (5) al sexo femenino.  



71 
 

Son cursantes de bachillerato, de universidades; también amas de casa y 

empleados, con participación activa en los diferentes estamentos del gobierno 

eclesial.  (Escena cultural no familiar) 

d) Que los informantes tuvieran interés en la investigación, con condiciones 

socioculturales similares, de estratos de clase baja uno (1) y dos (2).  Con 

liderazgo en cada una de las dimensiones, comunicación asertiva y buenas 

relaciones interpersonales, compromiso social e institucional.  (Reflexivos y 

dispuestos) 

e) Que utilizasen un lenguaje propio del contexto al que pertenecen, por medio de 

descripciones, análisis o interpretaciones de los acontecimientos, desde su 

perspectiva propia.  Con un desempeño misional destacado en la vida cristiana 

y capacidad de trabajo en equipo y orientación hacia el logro. 

De acuerdo con lo indicado anteriormente, se muestra en las tablas 2 y 3, a los 

informantes clave, seleccionados. 

 

Tabla 2 
Codificación para entrevistas en profundidad 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tabla 3 
Codificación del grupo focal 
0 

 

 

 

 

 

Código Profesión Rol

EP-IC1 Contadora pública Funcionaria del banco BBVA

EP-IC2 Teólogo
Pastor de la congregación de la

Iglesia Pentecostal en Istmina, Chocó

EP-IC3 Teólogo y economista
Pastor de la Iglesia Pentecostal en

San Isidro, Río Quito, Chocó

EP-IC4 Economista Independiente

EP-IC5 Abogada en formación Agente del banco de la mujer

EP-IC6 Contadora Ama de casa

Código Profesión Rol

GF-AS1 Trabajadora social Independiente.  Ventas.

GF-AS2 Estudiante Estudiante

GF-AS3 Licenciada Asesora de ventas

GF-AS4 Abogada en formación Estudiante

GF-AS5 Bachiller Madre comunitaria de Bienestar Familiar

GF-AS6 Enfermera en formación Ama de casa



72 
 

CAPÍTULO IV 

 

Análisis e interpretación de la información 

 

En este capítulo se presentan los hallazgos derivados del análisis e interpretación 

de las entrevistas realizadas a feligreses, educadores y pastores de la congregación y 

del grupo focal, en el cual participaron los fieles de la congregación del barrio el Poblado, 

en el Municipio de Quibdó, Departamento del Chocó, República de Colombia, 

pertenecientes a la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia.  Ellos aportaron sus saberes 

sobre la concepción axiológica, desde la perspectiva espiritual del ser humano; ésta es 

la intencionalidad de esta tesis doctoral para generar elementos teóricos de la 

concepción axiológica desde la perspectiva espiritual del ser humano, dentro de la 

educación brindada por la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia, en el Departamento 

del Chocó. 

La Teoría Fundamentada (TF) constituyó la guía orientadora para el análisis de la 

información, tal como lo expresa Charmaz (2013) esta teoría: “implica desarrollar ideas 

cada vez más abstractas acerca de los significados, las acciones y los mundos de los 

participantes de la investigación, y buscar datos específicos para completar, refinar y 

controlar las categorías conceptuales emergentes.”  (p. 271).  En tal sentido, se siguió el 

procedimiento explicado por Strauss y Corbin (2002) quienes aclaran que es un proceso 

cíclico, en el cual se deben leer en oportunidades reiteradas los datos, y se hallan 

coincidencias y diferencias.  Es un método comparativo constante que culmina cuando, 

a juicio del investigador, ocurre la saturación teórica; es decir, se dejan de percibir 

aspectos nuevos en la información, que expliquen las dimensiones o categorías que se 

han venido construyendo.   

A efectos de exponer el procedimiento seguido, se describe cada uno de los 

momentos que señalan Strauss y Corbin (2002) los cuales se revelan en la tabla 4, en la 

cual pueden verse los códigos, dimensiones, subcategorías y categorías obtenidas del 

análisis de las entrevistas a pastores y maestros.  En primer lugar, se digitalizaron cada 

uno de los documentos contentivos de las entrevistas; se procedió a otorgar un código o 

identificación a cada informante.  En segundo lugar, se incorporaron los documentos al 



73 
 

programa informático Atlas.Ti versión 9.  En tercer lugar, se leyeron en forma reiterada 

cada uno de los documentos, y se fragmentó la información.  En ese momento se 

proporciona significado a cada fragmento y se asignan etiquetas o códigos; ésta es la 

codificación abierta.  

Según estos autores, ya se ha iniciado el proceso de teorización, por cuanto el 

investigador se pregunta, indaga con base en lo que descubre, establece relaciones, 

identifica las características y condiciones que se pueden asociar en lo que se denomina 

codificación axial.  En ésta se van configurando las dimensiones, subcategorías y 

categorías; es decir, es un proceso interpretativo y creativo que permite llegar a un nivel 

mayor de abstracción, hasta aproximarse a la integración y refinación de una teoría.  Es 

la codificación selectiva, en la cual se ha alcanzado la saturación teórica y se está frente 

a categorías o una categoría central que reúne aquellos aspectos principales que 

explican el fenómeno en estudio.  En este caso, teorizar sobre la concepción axiológica 

desde la perspectiva espiritual del ser humano, dentro de la educación brindada por la 

Iglesia Pentecostal Unida de Colombia, en el Departamento del Chocó.  En la tabla 4, se 

muestra el resultado de este proceso. 

Tabla 4  
Unidad hermenéutica entrevista 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota.  Proceso de investigación 

Códigos Dimensiones Subcategorías Categorías

Definición de principios éticos

Definición de principios morales

Diferencia entre principios éticos y morales

Importancia de los principios éticos y morales

Principios éticos para el buen vivir

Principios morales son inmutables

Identificación con la congregación

Compromiso con la comunidad y la congregación

Cultivo de valores humanos

Actuar conforme a lo aprendido

Relaciones laborales armónicas

Salvación de las almas

Amor al prójimo

Respeto por la familia

Apoyo mutuo / solidaridad

Compasión y perdón

Enseñanzas bíblicas para educar al hombre

La palabra de Dios ha influido desde la niñez

Valores sólidos basados en el Evangelio / Biblia

Educar en la palabra de Dios

Espiritualidad: conexión estrecha con Dios

Transformación del ser

La religión como enseñanza/aprendizaje de vida

Experiencias de presencia y voluntad de Dios

La enseñanza ha servido para la práctica de valores

Vivir los valores morales

Mediador empático

Ser coherente como maestro y persona

Práctica de la fe / aplicabilidad de la palabra de Dios

Fortaleza de carácter guiado por valores / Paz interior

Oración es comunicación con Dios

Oración es el deseo del alma / meditación

Meditación es reflexión / conocimiento del ser

Oración para pedir sabiduría

Relación entre oración y meditación

Diferencia entre oración y meditación

Concepciones Saberes axiológicos

La concepción axiológica desde

la visión de los maestros y

pastores

Sentido de

pertenencia

Prédica y el

hacer

Educación desde la iglesia

Principios

Vocación de

servicio

Ceremonias

Enseñanza 

religiosa

Práctica de

valores

Maestro /

Pastor

Experiencias de

enseñanza y

aprendizaje en la

congregación

Desarrollo espiritual

Influencia de la

concepción 

axiológica



74 
 

Categoría: la concepción axiológica desde la visión de los maestros y pastores 

 

La concepción axiológica desde la mirada de los entrevistados significa valores y 

una mejor vivencia, lo que conlleva hacia lo correcto, buenos principios.  Las dimensiones 

son: concepciones; éstas hacen referencia a la forma y manera como los entrevistados 

conciben, perciben y definen a la axiología.  Principios; dan cuenta de las normas o reglas 

que orientan y rigen en ellos, como, por ejemplo, el respeto y amor hacia el prójimo.  

Asimismo, el sentido de pertenencia que tiene que ver con la forma como se identifican 

con sus valores y creencias, lo cual les permite defenderla con vehemencia sin que 

importen las circunstancias.  Prédica y el hacer que son las enseñanzas que reciben a 

diario, cuando realizan sus reuniones o servicios espirituales, con el propósito de 

fortalecer su fe y convicciones.  Todo esto les motiva para actuar con base en la 

renovación de la mente, al contar con el filtro y la base bíblicos.  La vocación de servicio 

que corresponde a ese espíritu altruista que los identifica, el cual fortalece la capacidad 

de voluntariado en cada feligrés o entrevistado, pues se concibe que lo mejor es servirle 

a Dios y se demuestra haciéndolo con sus semejantes.   

Las enseñanzas religiosas constituidas por un conjunto de doctrinas bíblicas que 

contienen verdades eternas, las cuales se clasifican en fundamentales o imprescindibles 

para la salvación de la persona humana, principales y otras doctrinas.  La práctica de 

valores, modo de vivir, estilo, que refleja una generación diferente, pues procura el bien 

supremo donde prima el amor a Dios, y el buen trato hacia el semejante.  Maestro/pastor, 

representado por los líderes que se dedican a la enseñanza de la palabra y a influenciar 

de forma positiva con buenos ejemplos a los demás miembros; no solamente es predicar 

o hablar, sino que se debe demostrar con sus hechos.  Ceremonias, son las 

celebraciones que se desarrollan con gran solemnidad en procura de la educación de los 

miembros.  Se pueden resaltar las siguientes: presentación de niños, fúnebres, bautismo 

en agua, del Espíritu Santo, santa cena, matrimonios, ascensos ministeriales, cultos, 

alabanzas, entre otros. 

Dentro de las subcategorías respecto con esta dimensión se tienen las siguientes: 

saberes axiológicos, representados por el cúmulo de valores recibidos e impartidos, a 

través de muchos años, por distintos mentores.  Influencia de la concepción axiológica 



75 
 

que es la forma en que ésta ha impactado y movido, de forma positiva, a los que han 

participado; desarrollo espiritual, devenir y madurez que han alcanzado con el paso del 

tiempo, al conseguir una mejor cosmovisión y forma de relacionarse, mejores con su 

entorno.  Experiencias de enseñanza y aprendizaje en la congregación que hace 

referencia a la aplicabilidad de todas las buenas prácticas y ejemplos que se toman de 

la palabra de Dios, las cuales se refuerzan no solo en las congregaciones, sino en otros 

escenarios donde los miembros participan.  

 

Dimensión: concepciones 

  

Son las ideas, creencias y perspectivas que un individuo tiene sobre un tema en 

particular.  Estas concepciones se forman a través de la experiencia personal, la 

educación, la cultura y las interacciones sociales y espirituales.  En el contexto de la 

investigación académica, las concepciones se refieren a las ideas y perspectivas que los 

investigadores, profesores o estudiantes tienen sobre un área de estudio específica.  Al 

respecto Cacua Peñaloza (2023) plantea que:   

Las representaciones sociales surgen ante la necesidad del investigador de 
conocer cómo se forma el pensamiento social, al indagar sobre lo que piensan los 
sujetos de su vida diaria y que hacen al dar su explicación de la realidad.  
Igualmente se considera que las representaciones sociales sólo constituyen una 
de las formas de representar y construir su realidad que hace la persona de esa 
realidad con la que tiene contacto.  (p. 49) 
 
De acuerdo con la autora precitada, las concepciones se van formando en el 

devenir de la vida, previa la necesidad del investigador, al interactuar con los sujetos de 

sus experiencias y vivencias y lo que pase en su entorno social.  En ese sentido, en la 

figura 3, se encuentra el código definición de principios éticos y morales; los principios 

éticos dan una ruta para el comportamiento y trato con las demás personas.   

 

 

 

 

 

 

 

 



76 
 

Figura 3 
Dimensión: concepciones 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gutiérrez Arenas (2021) señala que: “los valores morales son los que orientan la 

conducta y los valores éticos; son guía de comportamientos que actúan ante las 

diferentes situaciones sociales.”  (p. 8).  En concordancia con lo anterior, uno de los 

informantes clave expresó lo siguiente:  

EP-IC1: Los principios éticos están relacionados a cómo debe ser el 
comportamiento del ser humano y la forma en que se relacionan entre sí.  Por 
ejemplo, si una persona es respetuosa, entiende que el respeto es esencial para 
una buena convivencia y actúa bajo este principio, como algo necesario para tener 
un equilibrio entre las relaciones interpersonales. 

 
Para el entrevistado antes citado, estos principios afectan de forma positiva o 

negativa la actuación de la persona humana, solo que en este caso es favorable, por 

cuanto entrega herramientas idóneas para esa convivencia sana y una tolerancia como 

debe ser.  Otro de los entrevistados planteó: 

EP-IC5: los principios éticos como bases normativas, fundamento o guía 
normativa, que buscas que el ser humano y la sociedad y establezcan claridad, 
entre lo que está bien y lo que está mal, para que pueda tomar decisiones 
acertadas. 
 
Se extraen dos (2) ideas principales: la primera, los principios éticos hacen 

referencia al comportamiento del ser humano; la segunda, son bases normativas, tanto 

para la persona humana como la sociedad.  Esa guía de la que habla el entrevistado, se 

constituye en un eje o molde, para actuar siempre con base en lo bueno.  Sobre los 

principios morales, son fundamentales toda vez que están cimentados en la palabra de 



77 
 

Dios; éste es el gran libro infalible para todas las edades; de allí se pueden extraer 

enseñanzas edificantes para todo público.  Esto es resaltado por dos (2) de los 

entrevistados. 

EP-IC3: Los principios morales se refieren a las normas fundamentales de 
conducta que derivan de la enseñanza de las Escrituras y de la revelación divina.  
Estos principios están basados en la voluntad de Dios y representan lo que se 
considera bueno y correcto, desde una perspectiva religiosa y espiritual. 
EP-IC1: Los principios morales están determinados por nuestra forma de actuar, 
día a día; a través de los principios morales puedo diferenciar entre lo bueno y lo 
malo y que, de acuerdo con el concepto, puede determinar la sana convivencia, a 
través de principios aplicables a todos los individuos. 
 

La diferencia entre principios morales y éticos estriba en que los primeros se 

fundamentan en la Biblia, mientras que los segundos en el aporte humano; se puede 

resaltar lo siguiente:  

EP-IC3: Los principios morales y éticos están estrechamente relacionados, pero 
pueden tener algunas diferencias en énfasis y aplicación: 1. Origen y fundamento: 
los principios morales suelen ser vistos como derivados de la revelación divina y 
la enseñanza de las Escrituras, representando lo que Dios considera bueno y 
correcto.  En contraste, los principios éticos pueden basarse tanto en la revelación 
divina, como en la razón humana y las normas sociales, abarcando un espectro 
más amplio de valores universales y prácticas aceptadas en la sociedad, 
EP-IC4: Enfoque en la conducta personal.  Los principios morales están centrados 
en la conducta individual de acuerdo con las normas divinas, mientras que los 
principios éticos pueden ampliar este enfoque para considerar también las 
relaciones sociales, la justicia social y las responsabilidades comunitarias. 
 
Ambos coinciden en que los principios morales tienen su origen en revelaciones 

divinas, su fundamento en la escritura sagrada, mientras que lo ético en las relaciones 

humanas y son modificables por los ciudadanos o comunidades; en ese sentido se puede 

establecer la diferencia.  En la figura 3 se muestra el código Definición de principios 

morales; se parte de que son reglas o normas que guían el comportamiento y ayudan a 

distinguir entre lo correcto y lo incorrecto.  Actúan como brújulas que indican cuáles 

acciones son éticas y cuáles no.  Se basan en valores fundamentales tales como la 

honestidad, la justicia, la compasión y el respeto por los demás.  Estos principios 

permiten tomar decisiones responsables, construir relaciones sólidas y vivir una vida 

significativa.  Puente Pimentel y Bendezu Barreto (2019) señalan que los principios 

morales se describen como las acciones personales orientadas hacia la búsqueda del 

bienestar de las personas, lo que se manifiesta en la práctica de valores tales como la 



78 
 

solidaridad y la honestidad, que son esenciales para la convivencia social.  Uno de los 

entrevistados indicó que:  

EP-IC1: Los principios morales están determinados por nuestra forma de actuar 
día a día; a través de los principios morales puedo diferenciar entre lo bueno y lo 
malo y que, de acuerdo al concepto, puede determinar la sana convivencia, a 
través de principios aplicables a todos los individuos. 
 

En la figura 3, se encuentra, igualmente, el código Diferencia entre principios morales 

y éticos.  Es importante considerar que, aunque los términos morales y éticos se usan a 

menudo como sinónimos, hay una diferencia sutil.  Los principios morales se basan en 

las creencias personales, la cultura y la religión; son normas internas que guían las 

acciones.  Ahora bien, los principios éticos son normas externas, universales y basadas 

en la razón; se aplican a todos, independientemente de sus creencias personales.  En 

resumen, la moral es lo que está bien o mal, según la conciencia propia; la ética es lo 

que está bien o mal, según las normas universales.  Para Aranda Castillo (2018) los 

principios éticos se basan en la reflexión filosófica y la conciencia crítica; se orientan las 

acciones hacia lo que es justo y correcto, socialmente.  Por otro lado, los principios 

morales como normas de conducta que se derivan de la tradición y la cultura rigen la 

vida cotidiana, y enfatizan la ejecución de valores.  Uno de los entrevistados opinó al 

respecto que: 

EP-IC3: Los principios morales están íntimamente relacionados con la voluntad 
divina revelada y tienen un carácter normativo más absoluto y vinculante, mientras 
que los principios éticos pueden tener un alcance más amplio y una aplicación 
más flexible, integrando consideraciones racionales y sociales además de la 
revelación divina.  Aplicación práctica: en la prédica y el consejo pastoral, los 
principios morales serán enfatizados como directrices claras y no negociables 
para la conducta cristiana, mientras que los principios éticos pueden ser 
abordados en el contexto de dilemas éticos contemporáneos y decisiones 
complejas, que requieren discernimiento moral. 
 
También se halla, en la figura 3, el código Importancia de los principios éticos y 

morales.  Según Aristóteles (2004), la ética se basa en la práctica de virtudes y el 

desarrollo de hábitos saludables para alcanzar la felicidad.  Él sostiene que: “la moralidad 

es una cuestión de hábitos y virtudes.”  (p. 45).  Kant (1997) plantea que la moralidad no 

depende de las consecuencias de las acciones propias, sino de la intención con la que 

se realizan.  En su obra, afirma que: “la ética es universal y se rige por el imperativo 

categórico.”  (p. 112).  De igual forma, Nietzsche (2003) critica la moralidad tradicional y 



79 
 

propone una ética basada en la voluntad de poder.  Nietzsche señala que: “la moralidad 

es una construcción social que limita la expresión de nuestra verdadera naturaleza.”  (p. 

78).  Prado (2010) define a la ética como: “la disciplina filosófica que estudia la moral, la 

conducta y las obligaciones del hombre ante sus semejantes.”  (p. 23).  Estos principios 

son importantes porque ayudan y fortalecen la relación entre las personas humanas y 

propenden por una vivencia buena, entendimiento, y por la resolución de conflictos de 

forma amigable.  Los entrevistados expresaron lo siguiente: 

EP-IC2: Son muy importantes porque nos enseñan a discernir, a diferenciar entre 
los comportamientos que existen; entonces la moral nos ayuda a enfrentar el 
presente si nos hace responsable de los actos y sanciona de inmediato.  La ética 
juega más con el tiempo; nos explica qué es ser responsables y qué 
acontecimientos podemos esperar. 
EPIC5: Los valores éticos y morales son importantes, porque nos ayudan en la 
construcción de buenas relaciones; también nos permiten mantener una buena 
imagen ante otros; en el caso de los que somos cristianos, tener una buena 
conciencia, estar tranquilos, estar seguros de que las decisiones que tomamos 
son las correctas, y que quizás, aunque muchos no estén de acuerdo con lo que 
hacemos, podemos tener la certeza de que estamos actuando de manera correcta 
y conforme a la voluntad de Dios. 
EP-IC3: Sentido de propósito y significado: vivir una vida basada en principios 
morales y éticos, proporciona un sentido de propósito y significado más profundo.  
Ayuda a las personas a conectar con valores más elevados y a sentir que sus 
acciones tienen un impacto positivo en el mundo. 
 

Dimensión: principios 

 

Son ideas fundamentales o reglas directrices que sirven como base para la acción, 

el pensamiento o el comportamiento.  Son conceptos abstractos que representan 

valores, creencias o normas que se consideran importantes.  Los principios pueden ser 

morales, éticos, legales, científicos, filosóficos, espirituales o de cualquier otro tipo, ya 

que dependen del contexto.  Algunos ejemplos de principios: 1. Morales: honestidad, 

justicia, compasión, respeto.  2. Científicos: ley de la gravedad, principio de 

incertidumbre.  3. Legales: el derecho a la libertad de expresión, el principio de inocencia 

hasta que se pruebe lo contrario.  4. Filosóficos: el principio de utilidad, el principio de 

autoconservación. 



80 
 

Los principios son importantes porque ayudan a: 1. Tomar decisiones: 

proporcionan una guía para tomar decisiones difíciles, especialmente cuando no hay una 

respuesta clara o fácil.  2. Comprender el mundo: ayudan a comprender cómo funcionan 

las cosas, tanto en el mundo físico, como en el mundo social.  3. Vivir una vida 

significativa: acompañan la vivencia de una vida con sentido, valores y un propósito.  Los 

principios son definiciones fundamentales que guían la acción y el comportamiento en 

disciplinas diversas.  Ordóñez Díaz (2023) señala que un principio es una regla o norma 

que establece la conducta y el pensamiento en contextos específicos.  Estos principios 

son esenciales para establecer marcos éticos y metodológicos en la investigación y otros 

campos, al asegurar la coherencia y la integridad de las acciones emprendidas.  (Camps, 

2023).  La figura 4 presenta a la dimensión principios con los códigos principios éticos 

para el buen vivir y los principios morales son inmutables. 

Figura 4 
Dimensión: principios 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Villoro (1997) destaca que: “los valores son fundamentales para la formación 

integral del individuo, ya que orientan su comportamiento y decisiones.”  (p. 34).  Freire 

(2005) enfatiza que: “la educación debe ser un acto de amor y valor, donde los maestros 

actúan como facilitadores del desarrollo moral y ético de los estudiantes.”  (p. 89).  

Margolis Schweber (2017) señala que: “la búsqueda de aquello que nos complete como 

seres y nos haga felices, nos lleva a la comprensión y realización de la crítica a la 

modernidad con la finalidad de aterrizarlo en un aspecto más complejo: el Buen Vivir.”  

(p. 123).  Sobre los principios éticos para el buen vivir, uno de los entrevistados señaló 

que: 



81 
 

EP-IC1: Los principios éticos y morales son importantes en la vida del ser humano, 
porque nos ayudan a tener una buena forma de vivir un buen ambiente a nivel 
personal, a nivel de comunidad, a nivel laboral.  Sí, una persona con buenos 
principios y valores es una persona que se evita de muchos problemas, agradando 
principalmente a Dios y a su prójimo.  Los principios éticos son aplicables a nivel 
personal y a nivel organizacional; por ejemplo, las empresas establecen unos 
principios éticos por los cuales se rigen y se caracterizan, esperando con estos 
que todos los actores sean influenciados por un conjunto de normas que los 
conlleven a que todas las acciones de dicha empresa estén regidas por buenas 
prácticas y costumbres. 
 
En relación con el código los principios morales son inmutables, Kant (1997) 

argumenta que: “la ética es universal y se rige por el imperativo categórico, lo cual implica 

que los principios morales son inmutables y aplicables a todos los seres racionales.”  (p. 

112).  Por su parte, Santo Tomás de Aquino (2001) considera que: “en todo ser humano 

está la disposición y la capacidad de conocer y entender los principios morales con los 

que debe dirigir su conducta para obrar bien y realizar acciones buenas.”  (p. 45).  Aunque 

Nietzsche (2003) critica la moralidad tradicional, reconoce que: “la moralidad es una 

construcción social que limita la expresión de nuestra verdadera naturaleza.”  (p. 78).  

Uno de los entrevistados expresó lo siguiente: 

 
EP-IC3: Los principios morales son absolutos y no cambian con el tiempo o las 
circunstancias, ya que provienen de una autoridad divina inmutable.  Los 
principios éticos son normas o directrices que también guían el comportamiento 
humano, pero tienen un fundamento más amplio que puede incluir la razón, la 
experiencia humana y las normas sociales. 

 

Subcategoría: saberes axiológicos 

 

Los saberes axiológicos se refieren a conocimientos sobre valores morales, éticos 

y estéticos que guían la conducta humana.  Estos saberes prescriben normas y criterios 

sobre lo que debe ser, en contraste con los saberes teóricos que describen la realidad.  

Autores recientes que han abordado estos conceptos en sus tesis doctorales incluyen a 

Echeverría (2018) y su análisis de la racionalidad axiológica, así como Márquez Quintero 

(2018), quien explora la relación entre axiología, valores y ética.  Se refieren al 

conocimiento y comprensión de los valores que guían la vida y las acciones.  Estos 

saberes no se limitan a una lista de valores abstractos, sino que abarcan la reflexión 



82 
 

sobre el origen de los valores; es decir, ¿de dónde provienen los valores propios?  ¿Son 

innatos, aprendidos o una combinación de ambos?   

La jerarquía de los valores implica preguntarse: ¿cuáles valores son más 

importantes para nosotros?  ¿Cómo se priorizan en situaciones diferentes?  La influencia 

de los valores inquiere: ¿cómo influyen los valores propios en las decisiones, actitudes y 

comportamientos?  Por su parte la evolución de los valores examina: ¿cómo cambian los 

valores a lo largo del tiempo y en culturas diferentes?  La relación entre valores y ética 

sondea: ¿cómo se relacionan los valores con la ética y la moral?  En síntesis, los saberes 

axiológicos ayudan a comprender quiénes son las personas: sus creencias, principios y 

motivaciones.  La manera en que interactúan con el mundo: las decisiones, acciones y 

relaciones con los demás.  El lugar en la sociedad:  la responsabilidad social y el 

compromiso con el bien común.  

Estos saberes son fundamentales para una vida plena y significativa, ya que 

permiten tomar decisiones con conciencia; al comprender los valores, se actúa de 

manera coherente con ellos.  Se construyen relaciones sólidas, ya que los valores 

compartidos son la base de la confianza y el respeto mutuo.  Se contribuye con el 

bienestar de la sociedad; al trabajar por valores como la justicia, la solidaridad y la paz, 

se puede construir un mundo mejor.  La reflexión axiológica es un proceso continuo que 

permite cuestionar los valores, comprender su origen y su impacto en la vida propia, y 

tomar decisiones conscientes y responsables. 

Figura 5 
Subcategoría: saberes axiológicos 

 

 

 

 

 

 

 



83 
 

Dimensión: sentido de pertenencia 

 

Esta dimensión hace parte de la misma categoría La concepción axiológica desde 

la visión de los maestros y pastores.  Es un sentimiento de conexión e identificación con 

un grupo, una comunidad o una institución.  Se trata de la sensación de formar parte de 

algo más grande que uno mismo, de ser valorado y aceptado por los demás.  Este 

sentimiento puede desarrollarse en contextos diferentes, tales como la familia; ésta es el 

primer grupo al que se pertenece y es fundamental para el desarrollo del sentido de 

pertenencia.  Los amigos representados por las amistades, quienes brindan apoyo, 

afecto y compañía, que conecta a las personas con sus semejantes.  El trabajo que es 

un ambiente laboral positivo, con compañeros que se valoran entre sí, se motivan, lo que 

genera un sentido fuerte de pertenencia.   

La comunidad-congregación donde se participa en actividades comunitarias, 

clubes o asociaciones que permiten relacionarse con otros, quienes comparten los 

mismos intereses y valores.  La cultura, el idioma, las tradiciones y las costumbres de un 

lugar también pueden contribuir al sentido de pertenencia.  Ibarra López (2023) indica 

que el sentido de pertenencia supone que un individuo se identifique y vincule con su 

grupo y su entorno, a la vez que es influenciado por factores sociales y simbólicos.  Brea 

de Ascuasiati (2014), por su parte, destaca a las dimensiones como la social-psicológica, 

afectiva, física y académica, las cuales determinan este sentido en contextos educativos.  

De Pontes Loreto (2011) enfatiza la importancia de las relaciones interpersonales en la 

construcción del sentido de pertenencia, dentro de organizaciones educativas.   

Esta dimensión, en un primer momento, desarrolla el código identificación con la 

congregación; Elduayen (2017) analiza la identidad de la congregación de la misión y 

cómo sus constituciones reflejan su identidad y misión.  Él señala que “las Constituciones 

encierran, vertebran, resguardan, animan, expresan y comunican nuestra identidad.”  (p. 

3).  Mayandía (1926) discute la importancia de las constituciones en la formación de la 

identidad moral de una congregación. Según él: “la ley forma, a la larga, la fisonomía 

moral de la sociedad a la que ordena.”  (p. 62).  Sobre este aspecto los testimonios de 

los entrevistados plantean lo siguiente: 



84 
 

EP-IC1: yo sí considero que el pertenecer a una comunidad religiosa influye en la 
concepción axiológica, sí, porque allí, el pertenecer en estos momentos, a la 
Iglesia Pentecostal Unida me ha enseñado, sí, esa importancia de los valores, sí, 
y creo que, si no hubiese sido pues allí, no los hubiera podido comprender de la 
manera en que hoy en día los puedo entender. 
EP-IC5: pertenecer a una comunidad como la Iglesia Pentecostal Unida de 
Colombia con sigla (IPUC), brinda una estabilidad ya que sus principios son 
sólidos e inamovibles, porque están fundamentados en la palabra de Dios y no en 
normativas establecidas por los humanos. 
 
En cuanto al código compromiso con la comunidad y la congregación, existen 

algunos autores que se han ocupado del tema, tales como Gómez Bueno (2020) quien 

destaca la importancia del culto como una expresión del compromiso comunitario de la 

iglesia.  Él señala que: “el culto pone de manifiesto nuestra teología, nuestra praxis y 

nuestro compromiso con la comunidad.”  (p. 45).  Por su parte, en su investigación, 

Chiang Vega et al. (2013) exploraron la relación entre el compromiso con la comunidad 

y la motivación de los trabajadores.  Ellos concluyen que: “existe una relación 

estadísticamente significativa muy alta y positiva entre el compromiso con la comunidad 

y la motivación.”  (p. 29).  En la misma dirección se resaltan los testimonios que aportaron 

los entrevistados:   

EP-IC3: Este compromiso no solo refuerza mi sentido de pertenencia y propósito 
dentro de la comunidad, sino que también me permite aplicar los principios de mi 
fe en acciones concretas, que benefician a los demás. 
EP-IC4: Y otro asunto que quisiera resaltar es el sentido de comunidad que está 
muy arraigado a la vivencia religiosa.  Se constituyen así las religiones, en caldo 
de cultivo para la formación de la concepción axiológica; el sentido de comunidad 
de una religión suele influir poderosamente en qué valores se forman en sus 
miembros y en cómo se forman estos valores. 

 
Figura 6 
Dimensión: sentido de pertenencia 

 

 

 

 

 

 



85 
 

Dimensión: prédica y el hacer 

 

Se refiere a la dicotomía entre hablar y actuar.  Es decir, la diferencia entre 

proclamar un mensaje, una idea o un valor, y llevarlo a la práctica en la vida real.  La 

prédica se refiere a expresar ideas, creencias o valores; ello puede ser a través de 

discursos, sermones, escritos, etc.  Para comunicar un mensaje se busca convencer, 

inspirar o persuadir a otros; a su vez, para enfatizar la importancia de algo, se destaca la 

necesidad de actuar de acuerdo con lo que se predica.  El hacer se refiere a poner en 

práctica las ideas, creencias o valores; se traduce la prédica en acciones concretas; se 

vive de acuerdo con lo que se dice; se busca coherencia entre el discurso y la práctica. 

La demostración del compromiso exterioriza que las palabras no son solo léxico, 

sino que se traducen en acciones.  La importancia de la relación entre la prédica y el 

hacer se basa en la credibilidad, ya que aquella pierde valor si no se acompaña de 

acciones; el impacto real del hacer produce cambios tangibles en el mundo; al ser un 

ejemplo para otros, las acciones les inspiran a actuar de igual manera.  York (2023) 

discute la importancia de seguir el ejemplo de Jesús en la predicación, al destacar que: 

Jesús predicó acerca de Sí mismo con una autoridad intrínseca; nuestra autoridad 
es derivada.  Miró los corazones de hombres y mujeres y vio perfectamente su 
valor por creación divina y sus pecados por comisión humana; nosotros solo 
podemos tener un conocimiento aproximado de ambas cosas.  (p. 2) 
   
En la Biblia Reina Valera (1960), en Filipenses (2,13), Pablo destaca que “Dios 

produce en ustedes tanto el querer como el hacer para que se cumpla su buena 

voluntad.”  (p. 1).  Este versículo subraya la colaboración entre la voluntad divina y la 

acción humana en la vida cristiana.  La dimensión ya indicada aborda y desarrolla el 

código cultivo de valores humanos.  Schwartz (2012) es conocido por su teoría de los 

valores humanos básicos, que identifica diez (10) tipos de valores motivacionales.  Él 

afirma que: “los valores humanos son creencias vinculadas a emociones que guían la 

selección o evaluación de acciones, políticas, personas y eventos.”  (p. 4).   

Rokeach (1973) desarrolló su sistema de valores, que clasifica a estos en dos (2) 

categorías: terminales e instrumentales.  Para este autor, los valores son creencias 

duraderas que, de un modo específico de conducta o estado final de existencia, son 

preferibles personal o socialmente, en relación con un modo opuesto o contrario de 



86 
 

conducta o estado final de existencia.  Hofstede (2001) investigó la manera en que los 

valores culturales influyen en el comportamiento, en sociedades diferentes.  Él sostiene 

que: “los valores son una tendencia amplia a preferir ciertos estados de cosas sobre 

otros.”  (p. 5).  Los testimonios de los entrevistados expresaron lo siguiente: 

EP-IC3: Considero que sí.  Si la axiología se encarga de estudiar la naturaleza de 
los valores, entonces toda comunidad religiosa tiene, en su centro, un conjunto de 
principios y valores que en su filosofía centraliza la experiencia y la forma 
comportada de quienes desean hacer parte de ella.  Así que, desde esa 
concepción, reitero, sí influye. 
EP-IC4: Indudablemente influye.  Me atrevería a decir que toda religión tiene en 
sí misma una relación con los valores.  Puede ser que se les desprecie, como 
puede ser que se les acepte y/o promueva.  

 
En relación con el código actuar conforme a lo aprendido, se tiene que Kolb (1984) 

es conocido por su teoría del aprendizaje experiencial, que enfatiza la importancia de 

aplicar lo aprendido, a través de la experiencia.  Él afirma que: “el aprendizaje es el 

proceso mediante el cual el conocimiento se crea a través de la transformación de la 

experiencia.”  (p. 38).  Dewey (1938) subraya la importancia de la experiencia en la 

educación y cómo ésta debe ser aplicada en la vida cotidiana.  Según él, “la educación 

no es preparación para la vida; la educación es la vida misma.”  (p. 87).  Bandura (1977) 

desarrolló la teoría del aprendizaje social, que destaca cómo las personas aprenden al 

observar a otros y aplicar ese conocimiento, en su comportamiento.  Él sostiene que: “la 

mayor parte del aprendizaje humano ocurre en un entorno social, donde los individuos 

aprenden observando a otros y modelando sus comportamientos.”  (p. 22).  Al respecto 

se puede reflexionar en los aspectos siguientes que señalaron los entrevistados:  

EP-IC1: en mi labor como asesora comercial, hay muchas formas de engañar a 
los clientes con ciertos productos o realizar cobros innecesarios, no porque la 
empresa así lo tenga establecido, sino que la concupiscencia o deseo de pecar 
se manifiesta en el hombre de muchas maneras.  Está la tentación, pero la palabra 
de Dios, a través de las enseñanzas religiosas, nos dice que no debo robar, no 
debo defraudar, que debo pedirle a Dios que no me deje caer en la tentación, que 
los ladrones no heredarán el reino de los cielos y muchas otras enseñanzas 
semejantes a éstas que me dan confianza, fuerza y firmeza para no hacer las 
cosas mal. 
EP-IC3: pertenecer a una comunidad religiosa influye profundamente en mi 
concepción axiológica, guiando mis acciones y decisiones diarias.  Los valores 
aprendidos en esta comunidad se reflejan en mi vida personal, en la manera en 
que trato a mi familia y en mi compromiso con el servicio a los demás, creando 
una coherencia entre mis creencias y mis acciones. 



87 
 

 
En cuanto al código relaciones laborales armónicas, se observan los aportes de 

autores como Schein (2010), quien es conocido por su trabajo sobre la cultura 

organizacional y su impacto en las relaciones laborales.  Él sostiene que: “una cultura 

organizacional fuerte y positiva puede facilitar relaciones laborales armónicas al 

promover valores compartidos y comportamientos coherentes.”  (p. 45).  Budd (2004) 

aborda la importancia de la justicia y la equidad en las relaciones laborales.  Según él, 

“las relaciones laborales armónicas se basan en la percepción de justicia y equidad en 

el lugar de trabajo, lo cual fomenta la cooperación y reduce los conflictos.”  (p. 78).  Por 

su parte, Walton (1985) introdujo el concepto de relaciones laborales participativas, al 

destacar que: “la participación de los empleados en la toma de decisiones puede mejorar 

significativamente las relaciones laborales al aumentar el compromiso y la satisfacción 

laboral.”  (p. 112).  En esa ilación se extrae del testimonio de uno de los entrevistados, lo 

siguiente: 

EP-IC3: en mi trabajo, me esfuerzo por ser honesto y transparente en mis 
acciones, tratando de ser un reflejo de los principios que he aprendido en mi 
comunidad religiosa.  Esto no solo me ha ayudado a ganar la confianza y el 
respeto de mis colegas, sino que también ha fortalecido mi carácter y mi 
compromiso con vivir una vida recta. 

 
Figura 7 
Dimensión: prédica y el hacer 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



88 
 

Dimensión: vocación de servicio 

 

Esta dimensión es el deseo profundo y genuino de ayudar a los demás, al poner 

sus necesidades por encima de las propias.  Se caracteriza por el compromiso con el 

bienestar ajeno; se busca mejorar la vida de otros, sin esperar nada a cambio.  La 

empatía y la sensibilidad son aquellas que permiten entender y compartir el sufrimiento 

o las necesidades de los demás.  La actitud de servicio busca ayudar y servir con alegría 

y disposición, mientras que la humildad y la generosidad reconocen la importancia de los 

demás y ofrecen ayuda, sin esperar reconocimiento alguno.  La vocación de servicio se 

define como una inclinación personal para ayudar a los demás; se manifiesta como un 

compromiso ético y emocional que trasciende intereses materiales.  Según Arévalo 

Zaher (2018), implica motivaciones tanto autocentradas como heterocentradas, donde el 

individuo sacrifica aspectos de su vida por el bienestar de otros.  Cueva Alejos (2022) 

destaca que esta vocación puede ser innata o adquirida a través de experiencias, 

especialmente en contextos de formación profesional. 

Schwartz (2012) destaca la importancia de los valores en la vocación de servicio, 

al señalar que: “los valores humanos son creencias vinculadas a emociones que guían 

la selección o evaluación de acciones, políticas, personas y eventos.”  (p. 4).  Aquella, 

en primer lugar, desarrolla el código salvación de las almas; respecto con ello, en el 

cristianismo se define como la liberación del pecado y sus consecuencias, obtenida a 

través de la fe en Jesucristo.  Este concepto abarca la redención, el perdón y la vida 

eterna con Dios, por lo que es fundamental en diversas denominaciones cristianas.  

Lewis (2001) aborda la salvación del alma, desde una perspectiva cristiana, al destacar 

que: “la salvación es un proceso continuo de transformación y renovación del alma, 

guiado por la gracia divina.”  (p. 112).  Por su parte, Wright (2008) enfatiza la importancia 

de la resurrección en la salvación del alma, al afirmar que: “la resurrección de Jesús es 

el fundamento de la esperanza cristiana y la promesa de la salvación eterna para todos 

los creyentes.”  (p. 45).  En ese sentido, se consideran los aportes de los testimonios de 

los entrevistados: 

EP-IC4: también está el hecho de que, al actuar, lo que consideramos más valioso 
para ayudar a alguien, no es un bien material, sino el bien espiritual de más estima: 
la salvación del alma.  Y, por ende, la prioridad en la obra social -entiéndase en 



89 
 

buena medida como solidaridad- es contribuir eficazmente a la salvación del alma.  
Y, por ende, la prioridad en la obra social -entiéndase en buena medida como 
solidaridad- es contribuir eficazmente a la salvación del alma del prójimo. 
EP-IC: En mi vida: la sociedad me indica que el exceso de alcohol es perjudicial 
para la salud; a muchas personas no les interesa mucho su salud; con las 
enseñanzas bíblicas he aprendido que, aparte de perder mi salud, también pierdo 
mi salvación. 
 
En segundo lugar, se encuentra el código amor al prójimo, que se define como un 

compromiso de respeto, empatía y servicio hacia los demás, al promover la solidaridad 

y la atención a sus necesidades, tanto físicas como espirituales.  González Vallejos 

(2015) señala que Kant aborda el mandato del amor al prójimo en sus textos éticos, al 

destacar que: “el amor al prójimo es un deber moral que se fundamenta en la razón y la 

autonomía del individuo.”  (p. 65).  Freud (1930) discute la dificultad de cumplir con el 

mandato cristiano del amor al prójimo, al señalar que: “el amor al prójimo es un ideal que, 

aunque noble, es difícil de alcanzar debido a las complejidades de la naturaleza 

humana.”  (p. 101).  Por su parte, Lacan (2021) en su Seminario XX, Aun, explora la idea 

de la caridad freudiana y el amor al prójimo, cuando afirma que: “el amor al prójimo, 

entendido como caridad, es un acto que revela la estructura del inconsciente como un 

lenguaje.”  (p. 45).  En relación con este tema mencionado, los entrevistados señalaron: 

EP- IC4: Creemos que la religión verdadera en buena medida es: visitar a los 
huérfanos y las viudas en sus tribulaciones.  Es decir, servir al prójimo está en el 
ADN de lo que es ser un cristiano; servir al prójimo es un valor fundamental de la 
concepción religiosa cristiana y, desde luego, de la vida en comunidad religiosa 
cristiana. 
EP-IC2: Pertenecer a un grupo religioso o un grupo cristiano debe influir, porque 
es lo que predicamos; es lo que se predica, lo que enseña la biblia y hay que amar 
al prójimo, que hay que estar pendiente del pobre, que hay que estar pendiente 
del amigo, que hay que velar por el bienestar tanto espiritual y material de las 
personas.  Entonces, el pertenecer a una comunidad religiosa sí debe influir la 
concepción axiológica. 
  
Seguidamente se encuentra el código respeto por la familia, definido como una 

base esencial para la convivencia y el desarrollo emocional de sus miembros.  Brizuela 

Tornés et al. (2021) señalan que la familia debe establecer relaciones basadas en el 

respeto mutuo y el diálogo, lo que contribuye a la formación de valores en las futuras 

generaciones.  Además, el respeto implica reconocer la dignidad y las opiniones de cada 

miembro, al promover una comunicación abierta que fortalezca los lazos familiares.  



90 
 

Socías (2023) destaca la importancia de la familia como un punto de encuentro para 

construir consensos y trabajar juntos en la sociedad.  Él afirma que: 

La familia es un ‘punto de encuentro’ a partir del cual se pueden construir 
consensos que permitan trabajar juntos con todos los que no estén cegados por 
una instrumentalización de la familia que pretenda imponer sus convicciones 
religiosas o ideológicas.  (p. 3) 
  
Veloza Morales et al. (2023) realizaron un estudio sobre los significados de familia 

para familias contemporáneas; concluyeron que: “el ser humano, desde su diversidad, le 

da un significado a la familia a partir de sus vivencias, sin diferenciar género, roles o 

funciones.”  (p. 5).  Robledo Ramón y García (2008) subrayan el papel fundamental de 

la familia en el desarrollo socioemocional de los individuos, al señalar la familia es el 

agente socializador, al ser el primero en actuar; constituye el vínculo primigenio entre el 

individuo y la sociedad.  Se pueden resaltar aportes significativos, por parte de los 

entrevistados: 

EP-IC1: Familia: los principios religiosos me han ayudado a respetar mi familia, mi 
esposo, mis hijas, resolviendo situaciones a la luz de la palabra y no en una 
comisaría o estación de policía. 
EP-IC3: En el ámbito familiar, los valores promovidos por mi comunidad religiosa, 
como el amor, la paciencia y el respeto, juegan un papel fundamental.  Por 
ejemplo, en momentos de conflicto familiar, recurro a la enseñanza de mi fe que 
habla sobre la importancia del perdón y la reconciliación.  Esto me impulsa a 
resolver los desacuerdos con amor y comprensión, promoviendo un ambiente de 
paz y unidad en mi hogar.  Además, practico el valor de la humildad, reconociendo 
mis errores y buscando la manera de mejorar como esposo y padre. 
EP-IC3: La comunidad religiosa a la que pertenezco enfatiza valores como la 
integridad, la humildad y la honestidad.  Estos valores me han guiado a actuar con 
rectitud y sinceridad en todas las áreas de mi vida. 
 
En esta dimensión se encuentra el código apoyo mutuo/solidaridad.  Estos han 

sido objeto de estudio, en diversas investigaciones académicas recientes.  Azzi et al. 

(2008) analizan la forma en que estas prácticas se manifiestan en empresas 

recuperadas, al destacar la importancia de la cooperación en contextos laborales 

difíciles.  Nayrobis Giraldo y Ruiz Silva (2015) examinaron estudios empíricos sobre la 

solidaridad en América Latina, e identificaron tendencias que incluyen acciones hacia 

grupos vulnerables y mediaciones expertas.  Páez Neira (2013) ofrece un enfoque teórico 

sobre la solidaridad, desde perspectivas sociológicas y filosóficas; resalta su relevancia 

en contextos específicos.  De la información recabada, se indica lo siguiente: 



91 
 

EP-IC4: Esta forma de ver la vida hace que me resulte difícil, por ejemplo, desde 
el punto de vista de las emociones, ver a alguien necesitado y no ayudarle o no 
poder ayudarle.  Pero también está el hecho de que, al actuar, lo que 
consideramos más valioso para ayudar a alguien, no es un bien material, sino el 
bien espiritual de más estima: la salvación del alma.  
EP-IC4: En mi caso particular, cuando se me pregunta acerca de la solidaridad, 
pienso en la misma, alrededor de algo que he aprendido de mi crecimiento en una 
comunidad que comparte una religión; a saber, la ayuda mutua u obra social. 
 
Como colofón de esta dimensión, se tiene el código compasión y perdón.  Torralba 

(2007) indica que la compasión consiste en la toma de conciencia del sufrimiento del 

otro, para movilizarse en procura de lograr su alivio.  Esto se enmarca dentro de una 

perspectiva biopsicosocial, al destacar la importancia de la empatía y la acción, para 

mitigar el sufrimiento.  El perdón se describe como la capacidad de no rechazar el 

acercamiento al agresor (si no representa un peligro) y de inhibir la venganza.  Se resalta 

el componente de reconciliación y la superación del resentimiento.  Una de las 

informantes clave indica: 

EP-IC3: En mi vida diaria, trato de aplicar los valores espirituales de compasión y 
perdón en todas mis interacciones, ya sea en el ámbito personal, laboral o 
congregacional.  Por ejemplo, si alguien en mi entorno comete un error o me 
ofende, en lugar de reaccionar con ira o resentimiento, hago un esfuerzo 
consciente por recordar la enseñanza de Jesús sobre el perdón y la compasión.  
Supongamos que un compañero de trabajo hizo un comentario despectivo sobre 
mi desempeño en una reunión.  En lugar de responder con hostilidad, tomo un 
momento para orar y reflexionar sobre la situación.  Recuerdo que todos somos 
humanos y podemos equivocarnos.  Decido acercarme a mi compañero en 
privado, con una actitud de comprensión, y le expreso cómo me hizo sentir su 
comentario, pero también le ofrezco mi perdón y busco reconciliar la relación. 

 
Figura 8 
Dimensión: vocación de servicio 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



92 
 

Subcategoría: influencia de la concepción axiológica 

  

La concepción axiológica es una perspectiva filosófica que se centra en el estudio 

de los valores, su naturaleza, origen, jerarquía y papel en la vida humana.  Esta 

concepción tiene una profunda influencia en ámbitos diversos, que incluyen lo siguiente: 

1. La ética.  La axiología proporciona los fundamentos para la ética, ya que los valores 

son la base de las normas morales y los juicios éticos.  Al determinar cuáles valores son 

más importantes, la axiología ayuda a establecer principios para la acción moral.  2. La 

política.  Los valores también influyen en las decisiones políticas y la organización de la 

sociedad.  La axiología ayuda a comprender los diferentes sistemas políticos y sus bases 

ideológicas, así como a evaluar la justicia y la legitimidad de las instituciones políticas.  

3. La educación.  Se basa en la transmisión de valores y la formación de ciudadanos 

responsables.  La axiología guía la elección de los contenidos educativos, los métodos 

de enseñanza y los objetivos de la educación.  

Otros espacios en los que influye la concepción axiológica son: 4. La cultura.  Los 

valores son un elemento fundamental de la cultura, ya que definen las creencias, normas 

y prácticas de una sociedad.  La axiología ayuda a comprender la diversidad cultural y a 

apreciar la importancia del diálogo intercultural.  5. La psicología.  La axiología también 

tiene implicaciones para la psicología, ya que los valores influyen en la motivación, las 

emociones y el comportamiento humano.  La comprensión de los valores permite a los 

psicólogos desarrollar estrategias para el desarrollo personal y la resolución de 

conflictos.  6. La economía.  La axiología cuestiona los supuestos de la economía 

tradicional, que se centra en la maximización del beneficio y la eficiencia.  Destaca la 

importancia de los valores sociales, la sostenibilidad ambiental y la equidad en la toma 

de decisiones económicas.  En resumen, la concepción axiológica es una herramienta 

valiosa para comprender la complejidad de la vida humana y para tomar decisiones 

informadas en ambientes diferentes. 

Echeverría (2018) analiza la axiología naturalizada en la historia y filosofía de las 

prácticas científicas, al destacar que: “el desafío principal de la filosofía de las prácticas 

científicas es naturalizar la axiología de la ciencia.”  (p. 203).  Windelband (1915) es uno 

de los fundadores de la axiología moderna.  Él creía que: “la filosofía tenía la tarea de 



93 
 

buscar los principios que garantizan la solidez del conocimiento.”  (p. 45).  Queraltó 

(1993) discute la relación entre la tecnología, la razón y los valores en el contexto de la 

modernidad, al afirmar que: “los valores de la ciencia son funciones no epistémicas que 

influyen en la práctica científica.”  (p. 112) 

Figura 9 
Subcategoría: influencia de la concepción axiológica 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La concepción axiológica desde la visión de los maestros y pastores se centra en 

la importancia de la formación integral de la persona, donde los valores morales y 

espirituales juegan un papel fundamental, para los maestros.  En cuanto a la formación 

integral, estos no solo se enfocan en el conocimiento intelectual, sino que buscan 

desarrollar en sus alumnos un conjunto de valores tales como la honestidad, la 

responsabilidad, el respeto, la compasión y la solidaridad.  En relación con el modelo de 

vida, el maestro se convierte en un modelo a seguir, al transmitir valores a través de su 

propio comportamiento y ejemplo.  El desarrollo moral busca que los alumnos 

comprendan la importancia de la ética y la moral, y que puedan aplicar estos principios 

en su vida diaria, mientras que, con la ciencia y la fe, algunos maestros, especialmente 



94 
 

en instituciones religiosas, buscan integrarlas, al mostrar la manera en que los valores 

espirituales pueden complementar y enriquecer el conocimiento científico. 

Los pastores, desde una perspectiva religiosa, enfatizan la importancia de los 

valores espirituales como la fe, la esperanza, el amor, la caridad y el perdón.  Actúan 

como guías espirituales; ayudan a sus feligreses en el desarrollo de su vida espiritual y 

a vivir de acuerdo con los principios de su religión.  Se busca que los creyentes vivan de 

acuerdo con los principios éticos del cristianismo, como el amor al prójimo, la justicia, la 

paz y la misericordia.  Se promueve la participación de los feligreses en la comunidad, al 

trabajar por el bien común y en la ayuda a los necesitados.  Se busca que las personas 

desarrollen un sentido de ética, responsabilidad y compromiso con la comunidad, y que 

vivan una vida guiada por principios morales y espirituales. 

Romero (2020) analiza la axiología en el contexto educativo, al destacar que: “los 

valores son esenciales para la formación integral de los estudiantes, ya que orientan su 

comportamiento y decisiones.” (p. 45).  Bunge (2009) discute la importancia de los 

valores en la educación y la ciencia, al afirmar que: “la axiología es fundamental para 

entender cómo los valores influyen en la práctica educativa y científica.”  (p. 78).  Villoro 

(1997) enfatiza la importancia de la axiología en la educación, cuando señala que: “los 

valores son fundamentales para la formación integral del individuo, ya que orientan su 

comportamiento y decisiones.”  (p. 34) 

Figura 10  
Categoría: la concepción axiológica desde la visión de los maestros y pastores 
 

 

 

 

 

 

Categoría con subcategorías, dimensiones y códigos  

 

 

Nota: proceso de análisis 



95 
 

Figura 11  
Categoría con subcategorías, dimensiones y códigos 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Categoría: educación desde la iglesia 

 

La educación desde la iglesia integra la fe cristiana en el proceso educativo; busca 

la formación de personas íntegras con valores basados en la Biblia.  Se centra en el 

desarrollo integral del estudiante, al incluir sus dimensiones espiritual, intelectual, 

emocional y social.  Se fomenta la misión y el servicio a los demás, y se busca fortalecer 

la fe cristiana, a través de la enseñanza bíblica, la oración y la participación en 

actividades religiosas.  Respecto con las dimensiones de esta categoría se tienen: 

enseñanzas religiosas, práctica de valores, maestro/pastor y ceremonias; dentro de las 

subcategorías están: desarrollo espiritual, experiencias de enseñanza y aprendizaje en 

la congregación.  La dimensión enseñanzas religiosas desarrolla los códigos siguientes: 

enseñanzas bíblicas para educar al hombre, la palabra de Dios ha influido desde la niñez, 



96 
 

valores sólidos basados en el Evangelio/Biblia, educar en la palabra de Dios, 

espiritualidad: conexión estrecha con Dios, y transformación del ser. 

Se consideran los aportes de algunos autores, entre ellos Arias Valle (2022) quien 

analiza la educación en la doctrina social de la Iglesia y su aporte al desarrollo sostenible.  

Ella afirma que: “la educación es uno de los valores que promueve la Doctrina Social de 

la Iglesia, fundamentalmente por la misión de la Iglesia de ser madre y maestra.”  (p. 3).  

Del Villar (2020) destaca el papel histórico de la Iglesia en el desarrollo de la ciencia y la 

educación, al señalar que: “la Iglesia jugó un papel fundamental en el nacimiento y 

desarrollo de la ciencia en el mundo occidental, siendo el principal garante del 

conocimiento en Europa a través de las escuelas monásticas.”  (p. 45).  Asimismo, este 

último autor discute la contribución de sacerdotes científicos a la educación y la ciencia, 

al afirmar que: “las universidades, uno de los principales centros de generación de 

conocimiento en el mundo actual, fueron una creación de la Iglesia Católica.”  (p. 112) 

En primer lugar, se desarrolla el código enseñanzas bíblicas para educar al 

hombre; respecto con ello, Wright (2011) destaca la importancia de las enseñanzas 

bíblicas en la formación moral y espiritual, cuando afirma que: “la Biblia proporciona una 

narrativa coherente que guía a los creyentes en su vida diaria y en su relación con Dios.”  

(p. 45).  Bauckham (2003), a su vez, analiza la forma en que las enseñanzas bíblicas 

pueden influir en la ética y la conducta humana; señala que: “los relatos bíblicos ofrecen 

principios éticos fundamentales que pueden ser aplicados en diversas situaciones 

contemporáneas.”  (p. 78).  Blomberg (2009) enfatiza la relevancia de las parábolas de 

Jesús, en la educación, al indicar que: “las parábolas no solo enseñan verdades 

espirituales, sino que también proporcionan lecciones prácticas para la vida cotidiana.”  

(p. 112).  Al analizar el testimonio de las entrevistas se encuentra lo siguiente: 

EP-IC3: El aprendizaje de la enseñanza religiosa, que en mi caso está fundada 
en la biblia, la palabra de Dios afecta integralmente todo el ser, su espíritu, su 
alma y su cuerpo y esto trasciende.  Las enseñanzas religiosas, fundadas en la 
Biblia, han sido fundamentales en mi vida, influyendo en todas sus áreas.  Desde 
joven, estas enseñanzas han guiado mis decisiones y acciones, fomentando en 
mí valores como el amor, la paciencia, la honestidad y la integridad. 
 
En segundo lugar, se encuentra el código la palabra de Dios ha influido desde la 

niñez; Piaget (1965) estudió el desarrollo moral y cognitivo en los niños, y señaló que: 

“las enseñanzas religiosas pueden jugar un papel crucial en la formación de la moralidad 



97 
 

y la ética desde una edad temprana.”  (p. 45).  Fowler (1981) desarrolló la teoría de las 

etapas de la fe; destaca que: “la fe y las enseñanzas religiosas recibidas en la niñez son 

fundamentales para el desarrollo espiritual y moral a lo largo de la vida.”  (p. 89).  

Finalmente, sobre el mismo tema, Elkind (1970) investigó la influencia de la religión en 

el desarrollo infantil; afirmó que: “la exposición a las historias y valores bíblicos durante 

la niñez puede tener un impacto duradero en la formación de la identidad y los valores 

personales.”  (p. 112).  Respecto con esto los entrevistados precisaron: 

EP-IC3: Nací en un hogar donde la palabra de Dios era y aún sigue siendo la guía 
fundamental.  Desde joven, estas enseñanzas han influido en mis decisiones, mis 
acciones y mi forma de ver el mundo.  La utilidad de estas enseñanzas se ha 
manifestado en varias áreas de mi vida. 
EP-IC5: Ha sido positiva esta influencia; por ejemplo, desde niña mis padres me 
inculcaron buenos valores y principios; al pasar el tiempo en el colegio y con las 
amistades, querían influenciar de forma negativa algunas compañeras y de alguna 
forma esto estuvo confrontándome, a tal punto que puse en duda lo que mis 
padres me habían inculcado.  Pero, a los pocos días, esas compañeras que me 
estaban apartando de mis valores, una de ella salió embarazada y ya no pudo 
terminar con nosotros por el día, esto me marcó para bien y pude reflexionar que 
los valores recibidos en familia sí estaban bien.  Al mismo tiempo que la sociedad 
la señaló, pues en ese momento quien salía embarazada sin tener su esposo, era 
algo vergonzoso y el hecho de no poder graduarse con sus compañeras, se 
constituía en una marginación y señalamiento por la familia y la comunidad en 
general. 
 
En tercer lugar, se desarrolla el código valores sólidos basados en el 

Evangelio/Biblia.  Sobre este tema se tiene lo siguiente: Wright (2011) destaca la 

importancia de los valores bíblicos en la formación de una ética sólida, cuando afirma 

que: “la narrativa bíblica proporciona una base coherente para la moralidad y la ética, 

guiando a los creyentes en su vida diaria.”  (p. 45).  Keller (2014) explora la manera en 

que los principios del evangelio pueden transformar la vida y la sociedad, al señalar que: 

“los valores del evangelio, como el amor, la justicia y la humildad, son fundamentales 

para construir comunidades saludables y justas.”  (p. 78).  Stott (2006) enfatiza la 

relevancia de los valores cristianos en la vida contemporánea, al indicar que: “los valores 

enseñados por Jesús en el Sermón del Monte son esenciales para una vida ética y moral 

en el mundo moderno.”  (p. 112).  Sobre este tema los entrevistados manifestaron: 

EP-IC3: … fomentando en mí valores como el amor, la paciencia, la honestidad y 
la integridad… 



98 
 

EP-IC4: … el nuevo carácter permite que el mensaje del evangelio con sus valores 
sea de fácil práctica (vivencia) para la persona que lo recibe…  
 
En cuarto lugar, se desarrolla el código educar en la palabra de Dios.  Bernard 

(2011) es un teólogo unicista que ha escrito extensamente sobre la doctrina y los valores 

cristianos.  En su obra, él afirma que: “los valores bíblicos son fundamentales para la vida 

cristiana y deben ser la base de nuestras decisiones y acciones diarias.”  (p. 78).  En su 

orden, French (2014) ha investigado la historia y la teología del movimiento pentecostal 

unicista.  Él señala que: “los valores enseñados en la Biblia son esenciales para la 

formación de una ética cristiana sólida y coherente.”  (p. 112).  De igual forma, Norris 

(2013) ha escrito sobre la importancia de la teología bíblica en la vida cristiana.  Él 

destaca que: “la Biblia proporciona un marco ético y moral que guía a los creyentes en 

su vida cotidiana, promoviendo valores como el amor, la justicia y la humildad.”  (p. 45).  

Los entrevistados declararon lo siguiente:  

EP-IC2: todo lo que quieres ser en la educación, lo puedes lograr a través de la 
palabra de Dios, a través de la oración y meditar en su palabra pensar en su 
palabra, en sus estatutos, en sus decretos, en sus mandamientos.  
EP-IC5: La axiología puede aplicarse en la educación, formando individuos éticos, 
que amén y teman a Dios, amen y respeten a sus semejantes. 
 
En quinto lugar, se aborda el código espiritualidad: conexión estrecha con Dios; el 

Papa Francisco (2013) es conocido por su enfoque hacia una espiritualidad humana, 

comprensiva y abierta, que ha influido tanto en católicos, como en personas de otras 

religiones, en todo el mundo.  Mazzini (2018) señala que Liebert es una teóloga y 

académica conocida por su trabajo en espiritualidad y prácticas espirituales.  Su enfoque 

se centra en la forma en que las prácticas espirituales pueden integrarse en la vida 

cotidiana y en la teología pastoral.  Liebert (citada en Mazzini, 2018) ha escrito 

extensamente sobre la relación entre la espiritualidad vivida y el estudio académico de 

ésta.  Por su parte, Samsa y Schoendorf (2017) han explorado la intersección entre la 

espiritualidad y el método científico; su trabajo se centra en la forma en que los principios 

científicos pueden aplicarse para comprender y apoyar la búsqueda personal de 

propósito y significado, al incluir la conexión con lo divino.  Los informantes clave 

expusieron lo siguiente: 

EP-IC3: Recordemos que uno da de lo que tiene.  Si el corazón del hombre está 
rebozando de la espiritualidad o existe una estrecha relación con Dios, no importa 



99 
 

el escenario; siempre se hará lo que es estrictamente correcto para cada caso, ya 
sea en la convivencia cotidiana, como en la vida congregacional.  
EP-IC5: No sabría definir, con certeza, el mejor momento de espiritualidad 
experimentado; pero, si puedo recordar uno de los momentos en los que he 
sentido la cercanía de Dios en mi vida.  Cuando estaba iniciando mi adolescencia, 
quise bautizarme, pero mi madre no estaba de acuerdo con mi decisión; allí me 
tocó decidir entre lo que Dios aprobaba, lo que me convenía y lo que mi madre 
quería.  Finalmente, decidí bautizarme porque sentí que Dios estaba contigo en 
esta decisión. 
 
En sexto y último lugar, se desarrolla el código transformación del ser.  Rogers 

(2011) fue un psicólogo humanista, conocido por desarrollar la terapia centrada en el 

cliente, así como por sus contribuciones a la comprensión de la autoactualización y el 

potencial humano.  Jordana Lluch (2017) define a la transformación del ser como: “un 

proceso continuo de formación y reconfiguración de las experiencias y prácticas que 

constituyen la subjetividad.”  (p. 183).  Esta definición se basa en la ontología histórica 

de Michel Foucault, quien destaca la forma en que las prácticas y tecnologías, junto con 

los regímenes de verdad y las prácticas en sí, configuran y transforman continuamente 

la experiencia humana.  De igual manera es importante destacar el testimonio de los 

entrevistados: 

EP-IC4: Una transformación única de mi forma de ser.  Un cambio profundo y real 
en mi carácter.  Transformación y cambio que son motivo de gozo para todo mi 
ser.  Este cambio profundo, en el carácter, consiste en una transformación de mi 
forma de pensar: para tener los valores del evangelio, es necesario renunciar a 
mis propios o antiguos valores.  Concepciones, formas de creencia, maneras de 
pensar, hábitos mentales, todo esto y más el evangelio lo permea, dándole un giro 
radical y definitivo. 
EP-IC3: Toda la experiencia que se ha tenido, en este contexto, radica en que la 
transformación del ser, como producto de la enseñanza de la palabra de Dios, 
hace de la persona un nuevo ser con capacidad de cambiar su manera de vivir y 
comportarse, dejando un clima de sana y buena convivencia, sin importar el 
escenario o el entorno en que se encuentre.   
EP-IC3: … pensando objetivamente, muchas personas dicen tener experiencias 
religiosas, pero la gran pregunta es cómo ha afectado esa experiencia la base de 
sus principios éticos y morales.  Pues si la experiencia no produce en mí, 
transformación, entonces, mi experiencia no me generó aprendizaje. 

 

 

 

 



100 
 

Dimensión: enseñanza religiosa 

 

Se enfoca en la transmisión de los conocimientos, valores y prácticas del 

cristianismo.  Es un proceso educativo que busca que las personas comprendan la fe 

cristiana, la integren en sus vidas y la compartan con otros.  Esta dimensión se 

caracteriza por transmitir la historia de la fe cristiana; incluye la historia de Jesús, la vida 

de los apóstoles, el desarrollo de la Iglesia, la influencia del cristianismo en la cultura y 

la sociedad, y la historia de las ramas diferentes del cristianismo.  La profundización de 

las enseñanzas de la Biblia busca comprender los textos sagrados, interpretarlos a la luz 

de la tradición cristiana, y aplicar sus enseñanzas en la vida diaria.  El fomento del 

desarrollo de la fe personal permite que las personas tengan una experiencia personal 

con Dios; que desarrollen una relación con él, y que se comprometan con los valores 

cristianos.  La promoción de la ética cristiana faculta que las personas comprendan los 

principios éticos del cristianismo, como el amor al prójimo, la justicia, la paz, la 

misericordia, y que los apliquen en sus relaciones con los demás.  

El impulso de la participación en la vida de la Iglesia implica que las personas 

intervengan en las actividades de la comunidad cristiana, tales como la oración, las 

ceremonias, el servicio a los demás, y la evangelización.  La enseñanza religiosa 

cristiana puede tener objetivos diferentes, dependiendo del contexto; en el caso de la 

Iglesia Pentecostal Unida de Colombia, para los pastores, cuenta con la Escuela de 

Formación Ministerial (ESFOM).  Es un área adscrita al Departamento de Educación 

Cristiana, la cual cada dos (2) meses imparte formación acorde con la necesidad que 

tienen estos líderes.  Lo mismo sucede con la feligresía y el público en general; está el 

Departamento de Escuela Dominical que atiende a la población infantil, con recursos 

educativos, artísticos, teológicos, músicos, y de investigación y desarrollo.  Es importante 

destacar que la enseñanza religiosa cristiana no busca imponer creencias, sino ofrecer 

una comprensión profunda de la fe cristiana, al promover el diálogo, el respeto y la 

tolerancia.  Su objetivo final es ayudar a las personas a desarrollar una vida plena y 

significativa, guiados por los valores y principios de la fe cristiana. 

Jackson (1997), un académico conocido por su trabajo en educación religiosa y 

diversidad cultural, con sus investigaciones ha influido en la forma en que se enseña la 



101 
 

religión en contextos multiculturales.  A través del enfoque interpretativo, propone que la 

enseñanza religiosa debe ser interpretativa, al permitir que los estudiantes exploren y 

comprendan las religiones, desde perspectivas múltiples.  Esto fomenta una 

comprensión más profunda y respetuosa de las diversas tradiciones religiosas.  En 

cuanto a la diversidad cultural, su investigación destaca la necesidad de abordar la 

enseñanza religiosa en contextos multiculturales, para reconocer y respetar la diversidad 

de creencias y prácticas religiosas presentes en la sociedad moderna.  El desarrollo 

personal con la participación de la educación religiosa debe contribuir al desarrollo 

personal de los estudiantes, al ayudarles a reflexionar sobre sus propias creencias y 

valores, en relación con los de otras personas. 

Figura 12  
Dimensión: enseñanza religiosa 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



102 
 

Dimensión: práctica de valores 

 

Se refiere a la aplicación tangible de los valores en la vida diaria.  Es el puente 

entre la teoría y la acción, donde los principios morales y espirituales se traducen en 

comportamientos concretos.  Esta dimensión se caracteriza por la concientización; se 

busca que las personas tomen conciencia de los valores que poseen, de su origen, 

importancia y significado en su vida.  Con la integración se incluyen los valores en la vida 

personal y social de las personas; ello influye en sus decisiones, acciones y relaciones 

con los demás.  Por su parte, con las habilidades ponen en práctica valores, tales como 

la capacidad de resolver conflictos de manera pacífica, la comunicación asertiva, la 

empatía, la colaboración, el trabajo en equipo, etc.  Con las experiencias se consigue 

que las personas vivencien los valores en acción, a través del voluntariado, la 

participación en proyectos sociales, la defensa de los derechos humanos, etc.   

Asimismo, los ejemplos implican que las personas se inspiren al observar a 

personas que viven de acuerdo con los valores; ellos son líderes éticos, activistas 

sociales, personajes históricos, entre otros.  La dimensión práctica de valores puede 

tener enfoques diferentes; uno de ellos es la educación en valores, que incluye la 

enseñanza de valores en los programas educativos, fomenta la reflexión, el diálogo y la 

práctica de los valores en el aula y la comunidad escolar.  El desarrollo personal que 

implica que las personas definan su sistema propio de valores, para que sean 

conscientes de sus creencias y principios, y que puedan tomar decisiones coherentes 

con ellos.  La ética profesional procura que las personas apliquen los valores en su 

trabajo, para que promuevan la honestidad, la responsabilidad, la integridad, el respeto, 

la justicia y la solidaridad en el ámbito laboral.  Con el compromiso social se aspira que 

las personas se involucren en la construcción de una sociedad más justa y equitativa, al 

trabajar por el bien común y defender los derechos de todas las personas. 

Silva Silva (2022) en su investigación aborda los valores en la ciencia y 

proporciona un panorama conceptual, junto con estudios de caso específicos.  Sus 

hallazgos principales sobre valores en la ciencia incluyen su importancia; argumenta que 

los valores son fundamentales para la práctica científica, ya que influyen en la elección 

de temas de investigación, la interpretación de datos y la aplicación de resultados 



103 
 

científicos.  En cuanto a los valores epistémicos y no epistémicos, distingue entre los 

primeros (como la objetividad y la precisión) y los segundos (como la justicia y la 

sostenibilidad), así como la manera en que ambos tipos interactúan en la práctica 

científica.  Presenta tres (3) estudios de casos que ilustran la forma en que los valores 

influyen en áreas diferentes de la ciencia, al proporcionar ejemplos concretos de la 

interacción entre valores y práctica científica.  Se sugiere que la educación científica debe 

incluir una reflexión explícita sobre los valores, para preparar a los científicos para que 

enfrenten los desafíos éticos y sociales de su trabajo. 

Esta dimensión desarrolla los códigos siguientes: la religión como 

enseñanza/aprendizaje de vida, experiencias de presencia y voluntad de Dios, la 

enseñanza ha servido para la práctica de valores y vivir los valores morales.  En relación 

con el código la religión como enseñanza/aprendizaje de vida, Del Espino Díaz (2014) 

en su investigación se centra en la manera en que la enseñanza de la religión puede 

contribuir al aprendizaje de valores sociales, de autorregulación y de logro.  Los hallazgos 

principales incluyen la influencia positiva de la enseñanza religiosa; la investigación 

encontró que la enseñanza de la religión está asociada con un desarrollo mayor de 

valores sociales en los estudiantes.  Estos cuando cursaron la asignatura de religión 

mostraron niveles más altos de conductas prosociales y empatía.  

En cuanto al desarrollo de la autorregulación, dicha tesis destaca que la 

enseñanza religiosa contribuye significativamente con ello, en los estudiantes, al 

ayudarles a manejar sus emociones y comportamientos, de manera más efectiva.  Los 

resultados también indican que la enseñanza de la religión está relacionada con un 

mayor sentido de los logros tanto personal como académico; fomenta una actitud positiva 

hacia el aprendizaje y el desarrollo personal.  La investigación propone un modelo 

predictivo que muestra cómo la opción curricular de cursar religión, puede predecir el 

desarrollo de valores sociales y de autorregulación.  Además, se diseñaron pautas 

pedagógicas basadas en estos hallazgos, para mejorar la enseñanza de valores en el 

contexto educativo.  Los testimonios de los entrevistados señalan lo siguiente: 

EP-IC1: Mi experiencia y aprendizaje sobre las enseñanzas religiosas son y es un 
tema bastante amplio en mi vida personal, sí, ya que al conocer sobre o al tener 
enseñanzas religiosas esto me ayuda a que cuando se me presentan situaciones, 
puedo tener una salida a ellas, conforme a la palabra de Dios 



104 
 

EP-JIC3: la enseñanza religiosa como aquí es llamada es la manera más eficaz y 
efectiva en la que el ser humano puede interiorizar sus principios éticos y morales. 
Porque su enfoque es el ser. 
  
Respecto con el código experiencias de presencia y voluntad de Dios, Lugo 

Aragón (2023) realizó su investigación sobre la experiencia de la presencia y la voluntad 

de Dios.  Ello se centró en la interpretación del sufrimiento del justo, desde la presencia 

de Dios, en los casos de enfermedad, al utilizar el libro de Job como referencia.  Algunas 

implicaciones para la teología son la reinterpretación del sufrimiento, que ofrece una 

perspectiva nueva sobre el sufrimiento del justo.  Esto proporciona una base teológica 

para entender el sufrimiento no solo como una prueba, sino como una oportunidad para 

experimentar la presencia de Dios, de manera más profunda. 

Sus hallazgos tienen implicaciones prácticas para la teología pastoral, al sugerir 

que los líderes religiosos pueden ayudar a sus comunidades a encontrar significado y 

consuelo en la presencia de Dios, durante tiempos de enfermedad y sufrimiento.  El 

estudio también fomenta el diálogo interreligioso al mostrar la manera en que tradiciones 

religiosas diferentes pueden abordar el sufrimiento y la presencia divina; promueve una 

comprensión más inclusiva y compasiva.  Se destaca la conexión entre la espiritualidad 

y la salud, al indicar que una experiencia fuerte de la presencia de Dios, puede tener 

efectos positivos en el bienestar emocional y físico de las personas.  Dentro de los 

aportes de los entrevistados se tiene: 

EP-IC5: No sabría definir con certeza el mejor momento de espiritualidad 
experimentado, pero sí puedo recordar uno de los momentos en los que he 
sentido la cercanía de Dios en mi vida.  Cuando estaba iniciando mi adolescencia 
quise bautizarme, pero mi madre no estaba de acuerdo con mi decisión; allí me 
tocó decidir entre lo que Dios aprobaba, lo que me convenía y lo que mi madre 
quería.  Finalmente decidí bautizarme porque sentí que Dios estaba conmigo en 
esta decisión. 
EP-IC2: uno reconoce y siente que Dios existe y las enseñanzas nos hacen ser 
hombres idóneos, hombres con responsabilidades, nos hacen ser hombres 
santos, hombres educados en la palabra de Dios. 
EP-IC2: La experiencia religiosa supone el acceso a un modo radicalmente 
original e irreductible, caracterizado por el reconocimiento y la vivencia profunda 
y convencida de la trascendencia, de hallarse ante una presencia, la presencia de 
“lo sagrado”, la presencia. 

 
El código siguiente es la enseñanza ha servido para la práctica de valores.  

Luyando Ventura y Martínez Zamudio (2022) realizaron una investigación que se centró 



105 
 

en la enseñanza del campo de valores mediante dilemas morales, en escolares de 

educación primaria.  Se destaca la manera en que los dilemas morales pueden ser una 

herramienta efectiva, para enseñar valores y fomentar el desarrollo moral en los 

estudiantes.  Sobre este aspecto los testimonios de los entrevistados aluden: 

EP-IC3: Los valores espirituales son, sin lugar a duda, el resultado de la estrecha 
relación del ser humano con Dios.  Y esto, en la medida en que el hombre permita 
que la voluntad de Dios se haga efectiva en su vida.  De allí que los valores 
espirituales en la vida cotidiana serán muy fáciles de aplicar, si fluyen en el 
corazón de las personas. 
EP-IC2: … trato de hacerlo mejor fuera de la congregación, sí; es decir, en el 
trabajo o en alguna reunión, algún, algo que sea fuera de la congregación siento 
que es pues donde mejor demuestro mis valores o mi espiritualidad, sí, algo que 
vaya más allá de la congregación, sí, como lo dije anteriormente.  Es que es allí 
en esas vivencias, sí, donde realmente podemos sacar como esa espiritualidad, 
esa conexión con Dios, esas enseñanzas que ya vienen sembradas en nuestra 
mente y en nuestro corazón, sí.  Esos son, pues, como esos momentos en el área 
laboral, sí; es allí donde es mi prueba de fuego, sí; es allí donde realmente puedo 
sacar mi espiritualidad. 
 
El cuarto y último código de esta dimensión es vivir los valores morales, el cual es 

fortalecido por Gutiérrez Arenas (2021) quien en su investigación se centró en los valores 

éticos y morales, al analizar cómo se distorsionan y la manera en que se pueden 

promover en los ámbitos familiar y social.  Este estudio aborda valores como la 

responsabilidad, la justicia, la solidaridad y la honestidad.  La distorsión de los mismos 

se debe a influencias negativas diversas que afectan la formación de valores en las 

personas.  La autora destaca la necesidad de una educación en valores, sólida y 

sistemática, para contrarrestar estas deformaciones.  

La enseñanza de valores éticos y morales es fundamental para el desarrollo 

integral de los individuos y para la convivencia social armónica.  La investigación utilizó 

un enfoque cualitativo y un diseño de revisión sistemática de la literatura científica, para 

analizar cómo se enseñan y practican los valores en contextos educativos diferentes.  

Los valores éticos y morales se presentan como guías de comportamiento que regulan 

la conducta de los individuos, al ayudarlos a constituirse como seres humanos completos 

y a vivir de acuerdo con principios éticos sólidos.  Esto es un aspecto de suma 

importancia, tal como lo plantean los informantes clave: 

EP-IC4: Desde mi perspectiva cristiana la vida congregacional hace parte de mi 
vida cotidiana.  En este sentido, los valores espirituales son tenidos por los 



106 
 

cristianos como un principio orientador de la vida; es decir, actuamos 
cotidianamente en función de lo que dictan los valores espirituales que Dios 
apruebe.  Y tenemos como meta cada día actuar siguiendo esa directriz. 
EP-IC5: Los valores espirituales son indispensables en la vida cotidiana y 
espiritual, ya que algunos valores brindan esperanza en momentos difíciles al 
individuo, como es el caso de la fe y la misma esperanza.  Otros nos brindan la 
oportunidad de estar en paz con Dios y el prójimo, esto lo hace el perdón; otros 
brindan la oportunidad de servir a los demás, esto se logra mediante la bondad. 
 

Figura 13 
Dimensión: práctica de valores 

 

 

Subcategoría: desarrollo espiritual 

 

Se refiere al proceso de crecimiento personal que busca conectar con un sentido 

más profundo de la vida, encontrar significado y propósito, y cultivar una relación con lo 

trascendente.  Este desarrollo se caracteriza por la búsqueda de significado que busca 

comprender el propósito de la vida, encontrar respuestas a las preguntas existenciales, 

y conectar con un sentido de trascendencia.  Asimismo, el cultivo de la conciencia que 

fomenta la atención plena, la introspección, la meditación y la reflexión, para desarrollarla 

en relación con la persona, sus semejantes y el mundo.  Con el desarrollo de las virtudes 



107 
 

se cultivan virtudes tales como la compasión, la bondad, la paciencia, la humildad, la 

generosidad, la gratitud y el perdón, que contribuyen a una vida más plena y significativa.  

Se intenta establecer una relación con lo divino, con la naturaleza, con el universo, o con 

una fuerza superior, a través de la oración, la meditación, la contemplación o la conexión 

con la naturaleza.  Por otra parte, se sirve a los demás, se ayuda a quienes lo necesitan, 

se contribuye con el bien común, y se vive una existencia con propósito y significado. 

El desarrollo espiritual puede manifestarse de maneras diferentes; depende de la 

tradición o enfoque.  La espiritualidad religiosa se basa en las creencias y prácticas de 

una religión determinada, tales como la oración, la liturgia, la meditación, la lectura de 

textos sagrados, etc.  La espiritualidad secular se fundamenta en la búsqueda de 

significado y propósito a través de la experiencia personal, la conexión con la naturaleza, 

la práctica de la meditación, la contemplación, el arte, la música, etc.  Se busca el 

crecimiento personal, a través de la autoexploración, la introspección, la meditación, la 

psicoterapia, etc.  El desarrollo espiritual es un proceso personal y continuo que busca 

conectar con un sentido más profundo de la vida, encontrar significado y propósito, y 

cultivar una relación con lo trascendente.  Es un camino de crecimiento personal que 

puede contribuir a la construcción de una vida más plena, significativa y compasiva. 

Vidal Arizabaleta (2019), en su investigación, se centró en la espiritualidad como 

fuente de transformación humana, al comparar concepciones científicas, espirituales y 

filosóficas.  Abordó la forma en que la espiritualidad puede contribuir a la felicidad 

humana y a la armonía social y planetaria.  Los hallazgos principales sobre la 

espiritualidad, como fuente de transformación humana, incluyen la conexión entre 

espiritualidad y transformación personal.  Encontró que la espiritualidad puede ser una 

fuente significativa de transformación personal, porque ayuda a las personas a encontrar 

un propósito y sentido en la vida.  La investigación sugiere que la práctica espiritual no 

solo contribuye a la felicidad individual, sino que también promueve la armonía social y 

planetaria.  Esto se debe a que las prácticas espirituales fomentan valores como la 

compasión, la empatía y la solidaridad. 

El trabajo citado adopta una perspectiva interdisciplinaria; integra concepciones 

científicas, espirituales y filosóficas para ofrecer una comprensión más completa de la 

espiritualidad y su impacto en la vida humana.  Vidal Arizabaleta proporciona 



108 
 

recomendaciones prácticas para integrar la espiritualidad en la vida cotidiana y en 

contextos diferentes, como la educación y la salud, para fomentar el bienestar integral.  

Sanabria Ramírez (2019), en su tesis doctoral, propone lineamientos teóricos y 

didácticos para el desarrollo espiritual en la Universidad Pedagógica Experimental 

Libertador – Instituto Pedagógico de Caracas (UPEL – IPC).  La investigación destaca la 

importancia de la salud integral y el desarrollo espiritual en el contexto educativo.  Los 

hallazgos principales sobre el desarrollo espiritual incluyen la importancia de la salud 

integral, que incluye aspectos físicos, mentales, emocionales y espirituales; es esencial 

para el desarrollo pleno del ser humano.  La educación juega un papel crucial en la 

promoción de este bienestar holístico. 

Se desarrollaron lineamientos teóricos y didácticos para el desarrollo espiritual en 

la UPEL – IPC; Estos lineamientos incluyen fundamentos teóricos, planificación de 

talleres vivenciales, recursos y métodos de evaluación.  La tesis subraya la importancia 

de la interioridad y las inteligencias múltiples en el desarrollo espiritual; el impulso de la 

reflexión interna y el autoconocimiento son claves para el crecimiento espiritual de los 

estudiantes.  Los hallazgos sugieren que los miembros de la UPEL - IPC, al seguir estos 

lineamientos, pueden convertirse en ciudadanos plenos, con calidad humana y mística, 

capaces de vivir con plenitud, servir a los demás y dejar un legado positivo. 

Figura 14 
Subcategoría: desarrollo espiritual 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



109 
 

Dimensión: maestro / pastor 

 

La dimensión maestro / pastor, dentro de la enseñanza religiosa cristiana, se 

refiere al rol fundamental que desempeñan estas figuras en la formación integral de las 

personas.  Se trata de un proceso de acompañamiento y guía espiritual, que busca que 

las personas crezcan en su fe, desarrollen sus virtudes y contribuyan con el bien común.  

El maestro es un transmisor de conocimientos; es quien transmite los conocimientos de 

la fe cristiana, que incluyen la Biblia, la doctrina, la historia de la Iglesia, y la ética 

cristiana.  Busca desarrollar, en sus alumnos, la inteligencia, la sensibilidad, la capacidad 

de razonamiento, la responsabilidad, la creatividad y la capacidad de servir a los demás.  

Su comportamiento y ejemplo personal son esenciales para transmitir los valores 

cristianos, que inspiren a sus alumnos para que vivan de acuerdo con ellos.  Crea un 

ambiente de aprendizaje en el que los alumnos se sientan cómodos para preguntar, 

reflexionar, compartir sus dudas y crecer en la fe. 

El Pastor, como guía espiritual, acompaña a las personas en su camino de fe, al 

ayudarles a crecer en su relación con Dios, a superar las dificultades y a encontrar 

sentido a su vida.  Es predicador de la palabra de Dios, ya que transmite el mensaje de 

la Biblia, a través de sermones, homilías y otros medios; ayuda a las personas a 

comprender las enseñanzas de Jesús y a aplicarlas en su vida diaria.  Como líder de la 

comunidad, fomenta la unidad y la comunión entre sus miembros; ayuda a construir un 

espacio de apoyo, amor y servicio mutuo.  Es servidor de los demás ya que se dedica a 

ayudar a la comunidad, al atender las necesidades de las personas, ofrecer consuelo, 

apoyo, orientación y ayuda en situaciones difíciles.  Tanto el maestro como el pastor 

buscan la formación integral de las personas, desarrollan su intelecto, su corazón, su 

espíritu y su capacidad de servir a los demás.  Ambos son modelos a seguir, transmiten 

los valores cristianos a través de su comportamiento y su testimonio de vida. 

Guían a las personas en su crecimiento espiritual, al ayudarles a fortalecer su 

relación con Dios y a vivir una vida plena y significativa.  Se dedican a servir a la 

comunidad; trabajan por el bien común y ayudan a quienes lo necesitan.  Cuevas 

Henríquez (2017) en su investigación se centra en la calidad de vida, desarrollo personal 

y profesional de los pastores protestantes.  La tesis analiza cómo los pastores concilian 



110 
 

su vida familiar, laboral y social, y la manera en que esta interacción afecta su calidad de 

vida y desarrollo integral.  Los hallazgos principales hallazgos incluyen la conciliación de 

las vidas familiar, laboral y social; se encontró que los pastores protestantes enfrentan 

desafíos significativos, al intentar equilibrar sus responsabilidades familiares, laborales y 

sociales.  

La capacidad de conciliar estos aspectos es crucial para su calidad de vida y 

bienestar general.  La investigación destaca que la calidad de vida de los pastores está 

influenciada por su disposición para gestionar el estrés y mantener un equilibrio 

saludable entre sus responsabilidades diversas.  Aquellos que logran este equilibrio 

reportan una mayor satisfacción y bienestar.  La tesis subraya la importancia del 

desarrollo personal y profesional continuo para los pastores; la formación y el apoyo 

continuo son esenciales para su crecimiento y efectividad en el ministerio pastoral.  

Proporciona recomendaciones prácticas para mejorar la calidad de vida de los pastores, 

que incluyen estrategias para la gestión del tiempo, el apoyo comunitario y la formación 

continua.  Mazariegos Rodríguez (2005), en su investigación, aborda el perfil del pastor 

como ministro de Dios, ante las exigencias eclesiásticas.  Examina las cualidades 

personales y espirituales necesarias para el ministerio pastoral, así como los recursos 

para el crecimiento espiritual.   

Esta dimensión hace parte de la subcategoría experiencias de enseñanza y 

aprendizaje en la congregación y desarrolla los códigos siguientes: mediador empático, 

ser coherente como maestro y persona, práctica de la fe / aplicabilidad de la palabra de 

Dios, y fortaleza de carácter guiado por valores / paz interior.  En relación con el primer 

código, mediador empático, Rodríguez Jiménez (2022), en su tesis doctoral investigó el 

uso de recursos inmersivos en la estimulación de la empatía y la conducta prosocial.  La 

investigación exploró la manera en que las tecnologías inmersivas pueden ser utilizadas, 

para fomentar la empatía y mejorar las conductas prosociales en contextos educativos. 

Dentro de los hallazgos principales se tiene que los recursos inmersivos pueden 

ser efectivos para aumentar la empatía en los participantes, al ayudarles a comprender 

mejor las experiencias emocionales de los demás.  La exposición a contextos 

emocionales, a través de tecnologías inmersivas, puede fomentar conductas prosociales, 

tales como la ayuda y el apoyo a otros.  Los hallazgos sugieren que los recursos 



111 
 

inmersivos pueden ser utilizados en programas educativos y de rehabilitación, para 

mejorar la empatía y reducir la conducta antisocial.  Este rol es de suma importancia en 

las congregaciones y en todos los espacios eclesiásticos, donde se trata con personas.  

Con precisión uno de los entrevistados expresa lo siguiente:  

EP-IC3: En la iglesia, si surge un conflicto entre miembros de la congregación, 
trato de intervenir como mediador, con una actitud de paz y comprensión.  Por 
ejemplo, si dos miembros tienen un desacuerdo sobre la organización de un 
evento, facilito una conversación donde ambos puedan expresar sus puntos de 
vista y busco encontrar un compromiso que honre a ambos y promueva la unidad. 
 
En el código ser coherente/como maestro y persona, la coherencia es 

fundamental para el relacionamiento adecuado y el sostenimiento de buenas amistades 

a lo largo de la vida.  Sobre este tema, Pérez García (2020) exploró la coherencia entre 

la vida personal y profesional de los docentes, al analizar cómo los valores personales 

influyen en su práctica educativa y en su desarrollo profesional.  Dentro de los hallazgos 

principales se tiene que la investigación encontró que los docentes que integran sus 

valores personales en su práctica profesional, tienden a ser más efectivos y satisfechos 

con su trabajo.   

Los valores personales influyen, significativamente, en las prácticas educativas de 

los docentes, lo que influye en la manera en que interactúan con los estudiantes y en el 

manejo del aula.  La coherencia entre la vida personal y profesional está asociada con 

niveles mayores de satisfacción laboral, lo que a su vez puede mejorar el rendimiento y 

la motivación de los docentes.  Pérez García proporciona recomendaciones para que las 

instituciones educativas apoyen a los docentes, en la integración de sus valores 

personales en su práctica profesional, al promover un entorno de trabajo más coherente 

y satisfactorio.  Los testimonios de los entrevistados fortalecen lo anterior: 

EP-IC2: Los valores espirituales en la vida cotidiana y en las congregaciones 
hablando de la vida cotidiana.  Nosotros como personas, además como cristianos, 
estamos rodeados de personas que quieren ver en nosotros un buen 
comportamiento, una buena disciplina, una buena forma de ser.  Entonces, 
nosotros tenemos que y partimos de que los valores o la ética y la moral. 
EP-IC2: estos valores se aplican de forma positiva en mi diario vivir, pues me 
ayudan a ser mejor persona, como maestro y persona que enseño en la 
congregación todos los días me examino, procurando ser coherente en mi forma 
de ser y lo que enseño a otros, pues el ejemplo dice mucho.  En ese sentido, al 
aplicar estos valores, mi forma de comportarme me fortalece para ser una persona 
honesta y eso reflejo, tanto en lo cotidiano, como en cada proceso. 



112 
 

 
El tercer código práctica de fe/aplicabilidad de la palabra de Dios implica, sin lugar 

a dudas, el ejercicio de la fe, la cual se fortalece en virtud a la aplicación de la palabra de 

Dios.  En ese sentido, cuando la persona le pide a Dios que le de fe, es obvio que está 

pasando por momentos difíciles, que requieren demostrar su confianza y seguridad en 

Dios.  Ésta es la única manera de poder demostrar y evidenciar que se tiene fe y que se 

ha desarrollado siquiera como un grano de mostaza.  Bentué (2020) explora la fe como 

una respuesta activa del ser humano a la revelación divina.  El autor aborda la manera 

en que la fe se manifiesta en la vida cotidiana de los creyentes, y cómo la palabra de 

Dios puede ser aplicada en contextos modernos.  Enfatiza la importancia de la 

comunidad creyente en la vivencia de la fe y cómo esta puede ser un testimonio vivo de 

la palabra de Dios en el mundo actual.  Los testimonios de los entrevistados expresan: 

EP-IC1: es muy importante, sí, tener estas enseñanzas, sí, o tener estas vivencias 
porque me ayudan a poner en práctica lo que he venido aprendiendo de la palabra 
de Dios, sí.  Es allí donde uno realmente, eh, puede como confrontar y es como 
la prueba de fuego, sí, donde uno puede confrontar lo que he venido aprendiendo 
y lo que me está pasando, sí, es allí donde yo voy a probar verdaderamente mi fe. 
EP-IC4: Del carácter de Cristo he aprendido y obtenido enseñanzas y 
experiencias que me han aportado: la perspectiva y vivencia del verdadero amor.  
Una fe que vence en medio de retos, retos que ningún poder humano puede 
vencer. 
EP-IC5: Algunas de mis experiencias, respecto a la vida cristiana, que podemos 
enumerar son: aprendí a establecer diferencias entre lo bueno lo malo y decidirme 
por lo que me conviene, no dejarme llevar por el deseo, por la emoción, aprendí a 
no dejarme influenciar de forma negativa, por mi entorno. 
 
El cuarto y último código de esta dimensión se denomina fortaleza de carácter 

guiado por valores / paz interior.  Un carácter guiado por valores, siempre cuenta con 

paz interior y es una fortaleza con la que cuenta la persona, que nadie se la puede quitar; 

en ese sentido, la palabra de Dios dice que tú guardarás en completa paz, aquel cuyo 

pensamiento en ti persevera porque en ti ha confiado.  Así que solamente confiar en 

Dios, trae y sostiene esa paz y conexión con Dios y los seres humanos; por consiguiente, 

la práctica de los valores da una determinación y firmeza en el carácter, para bien de sus 

benefactores.  Martínez Galíndez (2011) explora cómo la educación en valores puede 

fortalecer el carácter de los estudiantes; analiza la importancia de inculcar valores 

sociales y morales en los jóvenes, para promover una convivencia pacífica y una 

sociedad más justa.   



113 
 

La investigación se centró en un enfoque transformador de la enseñanza de ética 

y valores, al destacar la necesidad de una educación integral que fomente el desarrollo 

personal y la paz interior.  Simón Vera (2014) investigó el papel crucial de la familia en la 

educación en valores y la manera en que esto contribuye con el desarrollo integral y la 

paz interior de los adolescentes.  La investigación destaca que una educación basada 

en valores familiares sólidos, puede fortalecer el carácter de los jóvenes, al ayudarles a 

enfrentar desafíos y a vivir de manera coherente con sus principios.  Subraya la 

importancia de la familia como el primer entorno educativo y su influencia en la formación 

del carácter.  Los entrevistados expresaron lo siguiente: 

EP-IC4: al efectuarse un cambio en la manera de pensar, sale a la luz una nueva 
forma de carácter: el acto de surgimiento del nuevo carácter es milagroso.  Una 
nueva creación, configurada con un nuevo carácter, configurada directamente por 
el Dios todo poderoso.  El nacimiento del nuevo carácter se da como resultado de 
la fe en el mensaje del evangelio; pero, a su vez, el nuevo carácter permite que el 
mensaje del evangelio con sus valores sea de fácil práctica (vivencia) para la 
persona que lo recibe.  El nuevo carácter -y modo de ser- es parte esencial de la 
identidad de la vida nueva que Cristo da -a través del evangelio-. 
EP-IC3: Estos principios no solo han mejorado mis relaciones personales y 
profesionales, sino que también han fortalecido mi carácter, aumentando mi 
compasión y empatía, y me han proporcionado una paz interior y confianza 
inquebrantables. 
EP-IC4: dependiendo el cultivo y el abono a este carácter, así mismo el resultado 
de vida.  Considero, además, que el ser humano no puede substraerse a la 
definición de una forma de relacionarse con la realidad moral y, por ende, con la 
realidad ética en la vida.  En este sentido, hay que definirse sí o sí en este asunto: 
es un camino que no puede evadirse, aunque haya distintas rutas o libertades de 
elección (¡pero debe haber una elección!  Y, por ende, es un tema esencial en la 
vida). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



114 
 

Figura 15 
Dimensión: Maestro/ Pastor 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dimensión: ceremonias 

 

Se refiere a las prácticas rituales y simbólicas que se llevan a cabo para expresar 

la fe, celebrar eventos importantes y fortalecer a la comunidad.  Estas ceremonias son 

una forma de conectar con lo sagrado, de recordar la historia y los principios de la fe, y 

de fortalecer la unión entre los miembros de la comunidad.  Las ceremonias cristianas se 

caracterizan por su simbolismo, ya que los elementos y acciones utilizados en ellas 

tienen un significado simbólico que representan la fe y los valores cristianos.  Por 

ejemplo, el agua en el bautismo simboliza la purificación y el nuevo nacimiento; el pan y 

el vino representan el cuerpo y la sangre de Cristo, etc.  Las ceremonias son un espacio 

de participación para los miembros de la comunidad, quienes se unen en oración, canto, 

lectura de la Biblia, y otros actos de devoción. 

Asimismo, son una ocasión para celebrar eventos importantes, tales como el 

nacimiento de Jesús, la resurrección de Cristo, la unión de parejas en matrimonio, la 

conmemoración de la muerte de un ser querido, etc.  Ayudan a fortalecer la unidad y la 

comunión entre los miembros de la comunidad cristiana, al crear un espacio de 



115 
 

encuentro, apoyo y celebración compartida.  En resumen, la dimensión de ceremonias, 

dentro de la enseñanza religiosa cristiana, es una parte fundamental de la experiencia 

religiosa, que ayuda a conectar con lo sagrado, a fortalecer la comunidad, y a celebrar 

los momentos importantes de la vida.  Las ceremonias son un espacio de expresión de 

la fe, de encuentro con Dios y con los demás, y de fortalecimiento de la identidad 

cristiana. 

Astacio Medrano (2020) abordó la cualidad y la intensidad de los eventos 

religiosos, desde una perspectiva interdisciplinaria; analizó las variables que determinan 

la cualidad de un evento religioso y la manera en que éstas regulan su trascendencia.  

La investigación desarrolló una teoría que explicase el carácter y la trascendencia de los 

eventos religiosos, al proporcionar consideraciones conceptuales y procedimentales, 

para abordar estos eventos de manera más informada y responsable.  Esta dimensión 

hace parte de la subcategoría experiencias de aprendizaje y enseñanza en la 

congregación y desarrolla los códigos siguientes: oración es comunicación con Dios, 

oración es el deseo del alma / meditación, meditación es reflexión / conocimiento del ser, 

oración para pedir sabiduría, relación entre oración y meditación y diferencia entre 

meditación y oración.   

En primer lugar, se encuentra el código oración es comunicación con Dios; existe 

un ejemplo sencillo para ilustrarlo: “así como cuando un avión pierde contacto con la torre 

de control, lo declaran en emergencia, en el mismo sentido la persona humana, que está 

en este mundo y no se comunica con su creador, anda perdido y embolatado”.  La oración 

es el desarrollo de una conversación con Dios, donde uno lo escucha, le habla, pero él 

hace lo mismo; siempre es algo con sentido completo y lógico.  Borovský (2023) investigó 

la cristología espiritual en los escritos de Joseph Ratzinger; se enfocó en tres (3) 

elementos fundamentales: oración, corazón y comunión.  La tesis destaca cómo la 

oración es un medio esencial para la comunión con Dios, al integrar la dimensión 

espiritual y teológica de la vida cristiana; argumenta que la oración es central para la 

experiencia de la comunión y para vivir una vida cristiana auténtica.  Lo anteriormente 

indicado está en concordancia con lo expresado por los entrevistados: 

EP-IC5: La oración es hablar de manera lógica con Dios, nuestro creador. 
EP-IC3: Orar: es comunicarse con Dios o con una entidad espiritual.  
Generalmente implica hablar con Dios, expresarle nuestras preocupaciones, 



116 
 

gratitud, peticiones o simplemente estar en su presencia, en un acto de adoración 
y comunión.  Es decir, orar es conectarse con Dios, expresar adoración, hacer 
peticiones y recibir orientación divina.  Esta práctica puede ser verbal, en silencio, 
o escrita, tanto personal como comunitaria. 
EP-IC4: La oración es una experiencia de comunicación con Dios; es decir, hace 
parte de las expresiones espirituales esenciales de un ser espiritual, en el sentido 
de que es necesariamente propio del que anhela vivir lo de Dios; el comunicarse 
con Él. 
 
En relación con el código oración es el deseo del alma / meditación, en la Biblia 

Reina Valera (1960), el salmo 42,2 señala: “mi alma tiene sed de Dios, del Dios vivo y 

pregunta, ¿cuándo vendré y me presentaré delante de Dios?”  (p. 1).  Fundamentado en 

lo anterior se puede precisar que el alma de toda persona conserva ese anhelo y deseo 

ferviente en comunicarse con su creador, al meditar en sus obras poderosas; de igual 

forma, en la ya indicada Biblia Reina Valera, en Romanos 8,26 se encuentra: “pues que 

hemos de pedir como conviene no lo sabemos, más el Espíritu intercede por nosotros 

con gemidos indecibles.”  (p. 1).  López Suárez (2016) analizó la manera en que la 

meditación puede alterar los estados de consciencia y cómo estos cambios pueden ser 

medidos y comprendidos, desde una perspectiva científica.  La investigación destaca la 

meditación como un medio para profundizar en la comunión con lo divino y el deseo del 

alma de alcanzar un estado de paz y claridad.  Al revisar los testimonios de los 

entrevistados se encontró lo siguiente: 

EP-IC2: Lo que puedo decir sobre la oración momentos de meditación y como 
relacionarlo con la educación es que bueno la oración para comenzar es el deseo 
del alma lo que yo deseo, siento, entonces en la educación si vamos a hablar de 
la oración que es lo que yo deseo en la educación que es lo que deseo aprender, 
o que es lo que deseo enseñar 
EP-IC3: La oración en uno de los privilegios que tiene el ser humano para 
conectarse con su creador y expresar sus pensamientos imaginaciones, es decir 
son espacios que el hombre separa para manifestar agradecimiento, quejas, 
peticiones, sus anhelos entre otros. En la oración nos encontramos con nosotros 
mismos. 
  
En tercer lugar, se encuentra el código meditación es reflexión / conocimiento del 

ser; para el investigador, la meditación es una herramienta fundamental que permite 

reflexionar-extraer-conclusiones y, a partir de allí, generar conocimiento edificante para 

el ser.  En ese sentido, la base o fundamento donde reside y cree la persona es 

preponderante, ya que, al tener la palabra de Dios, todo es ganancia y edificante para 



117 
 

quien desarrolla la acción.  En la Biblia Reina Valera (1960), en Filipenses 4,8, se 

encuentra: “Todo lo amable, puro, buen nombre, si hay virtud alguna en esto pensad, 

reflexionar, meditad.”  (p. 1).  Aguilar y Musso (2008) presentan la definición de 

meditación: “un proceso cognitivo-conductual que implica la observación acrítica de los 

contenidos cognoscitivos.”  (p. 243).  Este enfoque destaca la meditación como una 

técnica para descondicionar que puede llevar a la liberación o iluminación.  Uno de los 

entrevistados manifestó: 

EP-IC3: Meditar, en nuestro contexto cristiano, se refiere a reflexionar 
profundamente sobre la palabra de Dios y sus enseñanzas, buscando entender 
su significado y aplicarlas en la vida diaria.  La meditación tiene como objetivo una 
comprensión más profunda de las escrituras y una conexión más íntima con Dios, 
a través de la reflexión y la contemplación.  Generalmente, esta práctica implica 
un tiempo de silencio y reflexión, enfocándose en pasajes bíblicos específicos.  
Todo proceso educativo tiene como fin, la formación y esta formación requiere que 
ese conocimiento se interiorice tal como fue planteado.  De allí que, la meditación 
es una manera para generar estos ambientes que garanticen una mayor 
comprensión de las experiencias. 
 
El cuarto código oración para pedir sabiduría, remite a la escena bíblica donde un 

rey joven en una nación de gran renombre y difícil de dirigir, en la oportunidad en que 

tuvo que pedirle a Dios, no le solicitó riqueza, ni la vida de sus enemigos, sino sabiduría.  

Dios se la concedió; se trata del sabio Salomón.  Por consiguiente, hay una estrecha 

relación y es precisamente, en la oración, donde se pueden dirigir peticiones con sentido 

completo al creador, para recibir el entendimiento necesario que permita comprender 

toda ciencia y misterio.   

Keller (2016) señala que la oración es: “la manera de experimentar una poderosa 

confianza en que Dios está manejando bien nuestras vidas, que nuestras cosas malas 

se convertirán en bien, que nuestras cosas buenas no nos pueden ser quitadas y que lo 

mejor está por venir.”  (p. 251).  Esta definición resalta la importancia de la humildad y la 

confianza en la sabiduría divina.  Greer (2015) describe a la oración para pedir sabiduría 

como la comunicación con lo divino, a través de la cual se investiga acerca de la 

iluminación y el entendimiento profundo de las situaciones de la vida.  Su enfoque 

destaca a la oración como un medio para acceder a una sabiduría superior, que 

trasciende el conocimiento humano.  En tal sentido, uno de los informantes clave expresó 

lo siguiente: 



118 
 

EP-IC1: Primero se busca la sabiduría; por medio de la oración puedo pedirle a 
Dios sabiduría para entender y comprender todos nuestros planes y proyectos.  
Si confiamos en Dios, debemos ponerlos en sus manos para que él nos guíe…  
en la educación, sí, para nosotros poder entender algo, alguna situación, 
debemos concentrarnos, debemos de tener momentos, debemos de tener 
espacios donde bueno, es el estudiante si así lo pudiéramos decir versus el tema 
que tiene pendiente por entender, sí.  Entonces, ¡eh!, buscar como esa, esos 
espacios de calma, de meditación, de concentración.  Nosotros como creyentes 
tenemos claro que la sabiduría es de Dios, sí, que todo lo bueno viene de parte 
de Dios…  La oración nos ayuda para buscar como esa fortaleza en Dios, para 
poder aprender, para poder entender, para que él nos pueda proveer esa 
sabiduría que necesitamos, para entender alguna situación o algún tema… 

En quinto lugar, se encuentra el código relación entre oración y meditación; para 

muchos, estos dos (2) términos están conectados, porque muchos oran, meditan y 

viceversa.  López Suárez (2016) explora cómo la oración y la meditación comparten 

mecanismos subyacentes, que facilitan estados de consciencia elevados.  Indica que la 

oración es una práctica espiritual que, al igual que la meditación, puede inducir estados 

de calma y reflexión profunda.  Horrillo Álvarez (2019), en su investigación, utilizó un 

enfoque neurofenomenológico para analizar los efectos de ambas prácticas en la 

actividad cerebral.  Investigó la manera en que la meditación mindfulness y la oración 

pueden mejorar la atención y reducir el estrés.  Señala a la oración como una forma de 

meditación que implica la focalización de la mente en un propósito espiritual.  Su estudio 

evaluó la adherencia a programas de entrenamiento en meditación y oración, y sus 

efectos en la salud mental.  Los entrevistados señalaron:  

EP-IC2: Si bien es cierto que la oración y la meditación son diferentes en algunos 
aspectos, comparten algunos puntos en común.  Ayudan a las personas a crear 
una conexión con lo divino o el universo, así como a buscar la paz interior y la 
comodidad.  Estas prácticas también pueden traer beneficios físicos y mentales. 
EP-IC3: Los procesos educativos generan, por su misma dinámica, ciertas 
alteraciones en el ámbito emocional y máxime cuando los resultados que 
esperamos, no son los deseados.  Este desequilibrio emocional puede afectar, en 
gran medida, los procesos educativos, desmotivación, deserción, entre otros.  Sin 
embargo, cuando el ser humano medita de manera constante en todos los 
procesos de su vida y, en este caso, en los entornos educativos, la oración es un 
aliado número uno para alcanzar el equilibrio emocional y, por ende, en la toma 
de decisiones siempre será la más acertada 

 
El sexto y último código está representado por la diferencia entre oración y 

meditación.  Aguilar y Musso (2008) explican que la oración es una práctica espiritual, 



119 
 

que implica la comunicación con una deidad o fuerza superior, mientras que la 

meditación es un proceso cognitivo-conductual, centrado en la observación y regulación 

de los pensamientos y emociones.  La oración se orienta hacia la búsqueda de guía y 

apoyo divino, mientras que la meditación se enfoca en el autoconocimiento y la claridad 

mental.  López Suárez (2016) destaca que la oración y la meditación comparten la 

capacidad de inducir estados de calma y reflexión profunda, pero difieren en su enfoque 

y propósito.  La oración se centra en la comunicación con lo divino y la búsqueda de 

consuelo y guía, mientras que la meditación se orienta hacia la introspección y la 

observación de los patrones de pensamiento y emoción.  Por su parte, el testimonio de 

los entrevistados establece una diferencia: 

EP-IC1: la meditación ya es la parte que nos toca realizar a nosotros; por ejemplo, 
si yo voy a presentar un examen, primero oro buscando la ayuda de Dios; luego, 
entonces, medito en el tema en el que voy a ser evaluado. 
EP-IC2: Orar es hacer oración a Dios, vocal o mentalmente rogar, pedir, suplicar.  
Mientras que meditar significa aplicar, con profunda atención, el pensamiento a la 
consideración de una cosa o discurrir sobre los medios de conocerla o 
conseguirla. 
EP-IC3: aunque tienen puntos comunes, pero se diferencian en que orar es más 
comunicativo y busca una interacción directa con Dios, mientras que meditar es 
más contemplativo y busca una comprensión e interiorización más profunda de su 
palabra. 

 
Figura 16 
Dimensión: ceremonias 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



120 
 

Subcategoría: experiencias de enseñanza y aprendizaje en la congregación 

 

Se refiere al proceso de aprendizaje que se da dentro de la comunidad cristiana, 

más allá de las clases formales de educación religiosa.  Es un proceso dinámico y 

continuo que se desarrolla a través de la participación de los miembros de la 

congregación, en la vida de la iglesia.  Esta experiencia se caracteriza por el aprendizaje 

experiencial que ocurre a través de la participación en la vida de la congregación, al vivir 

la fe en comunidad, servir a los demás, participar en las ceremonias, y compartir la fe 

con otros.  La interacción con otros creyentes se aprende de las experiencias, 

testimonios, sabiduría y consejos de otros miembros de la congregación, al crear un 

espacio de intercambio y crecimiento mutuo.  

El ejemplo personal permite que los miembros de la congregación se conviertan 

en modelos a seguir, inspiren a otros a vivir de acuerdo con los valores cristianos y 

fortalezcan su fe.  A través del servicio a la comunidad se aprende la importancia de la 

asistencia a los demás, al ayudar a quienes lo necesiten, trabajar por el bien común y 

vivir la fe de manera práctica y tangible.  Con el crecimiento espiritual se busca desarrollar 

una relación más profunda con Dios, cultivar virtudes cristianas, y crecer en la 

comprensión de la fe.  Hay ejemplos de experiencias de enseñanza y aprendizaje en la 

congregación, con grupos pequeños de personas que se reúnen para estudiar la Biblia, 

compartir sus experiencias de fe, orar unos por otros, y apoyarse mutuamente.  El 

servicio de alabanza sirve para participar, cantar, tocar instrumentos, y expresar la fe a 

través de la música.  

El voluntariado ayuda a servir a la comunidad a través de proyectos sociales, al 

socorrer a los necesitados, visitar a los enfermos, etc.  Los retiros espirituales realizados 

dentro de la semana o los fines de la misma se dedican a la reflexión, la oración, la 

meditación, y el crecimiento espiritual, en un ambiente de comunión y apoyo.  En 

resumen, la experiencia de enseñanza y aprendizaje en la congregación es un proceso 

integral, que se desarrolla a través de la participación de los miembros de la comunidad 

cristiana en la vida de la iglesia.  Es un espacio de crecimiento espiritual, de formación 

en valores, de servicio a los demás, y de fortalecimiento de la fe en un ambiente de 

comunión y apoyo.  Merino Rubio (2021), en su tesis doctoral, exploró la manera en que 



121 
 

las experiencias de aprendizaje, dentro y fuera del aula, pueden personalizar el 

aprendizaje y mejorar la educación. 

Figura 17 
Subcategoría: experiencias de enseñanza y aprendizaje en la congregación 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La categoría educación desde la iglesia abarca un amplio espectro de iniciativas 

que buscan formar, integralmente, a las personas desde una perspectiva cristiana, al 

complementar y enriquecer la educación formal.  Se trata de una educación que busca 

la formación del intelecto, el corazón, el espíritu y la capacidad de servir a los demás.  

Esta categoría se caracteriza por su enfoque integral, que forma a las personas en todos 

los aspectos de su vida, al incluir lo intelectual, lo emocional, lo social, lo espiritual y lo 

moral.  Integra los valores cristianos en la educación, al fomentar el amor al prójimo, la 

justicia, la paz, la misericordia, la honestidad, la responsabilidad, etc.  

En cuanto a la formación para la vida, se busca que la educación sea relevante 

para la vida diaria; prepara a las personas para que enfrenten los desafíos de la sociedad 

y que contribuyan en la construcción de un mundo mejor.  Como ejemplos de iniciativas 

de educación desde la iglesia se tienen a las escuelas cristianas, que ofrecen una 



122 
 

educación integral desde una perspectiva cristiana; incluyen clases de educación 

religiosa, actividades extracurriculares con enfoque cristiano, y un ambiente de 

aprendizaje basado en los valores cristianos.  Los institutos bíblicos ofrecen formación 

teológica para quienes deseen servir en la iglesia; los preparan para el ministerio 

pastoral, la enseñanza religiosa, la evangelización, etc.  

Los programas de formación cristiana, a su vez, brindan cursos, talleres, retiros y 

conferencias para el crecimiento espiritual de los miembros de la iglesia, al abordar temas 

como la interpretación de la Biblia, la oración, la evangelización, la ética cristiana, etc.  

Los ministerios de servicio social, por su parte, proporcionan programas de ayuda a los 

necesitados, tales como bancos de alimentos, refugios para personas sin hogar, centros 

de atención médica, programas de educación para niños y jóvenes, etc.  Gutiérrez 

Londoño (2016), en su tesis doctoral, investigó los desafíos y oportunidades de la nueva 

evangelización en el contexto educativo de la iglesia, al destacar la importancia de la 

formación teológica y pastoral.  Hidalgo Martínez (2011), en su investigación, se centró 

en la pedagogía de la esperanza como una aproximación teológica a la educación, al 

subrayar el papel de la iglesia en la formación integral de los individuos. 

 
Figura 18  
Categoría: educación desde la iglesia 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



123 
 

Figura 19  
Categoría con subcategorías, dimensiones y códigos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

En la tabla 5 se presentan las dos (2) categorías, con su concepto integrador. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



124 
 

Tabla 5 
Categorías con su concepto integrador 

Categoría Concepto integrador

La concepción axiológica desde la

visión de los maestros y pastores

Desde el análisis que se ha realizado a la categoría

indicada, se encontró conque abarca dos (2) aspectos

grandes: saberes axiológicos y la influencia de la

concepción axiológica . En consecuencia, dentro de los

saberes axiológicos se enmarcan concepciones que dan

luces para la definición de principios éticos y morales.

Se resalta su importancia, para establecer sus

diferencias que permitan comprenderlos. Se tiene en

cuenta que los principios morales son inmutables, pues

se constituyen en principios éticos que permiten una

buena vida. Con lo anterior se adquiere sentido de

pertenencia, para identificarse con la congregación; se

mostrará compromiso con la comunidad, mediante la

vocación de servicio, el amor al prójimo, el respeto

mutuo y el de la familia, la solidaridad. Todo ello

contribuye con la salvación de las almas, mediante la

compasión y el perdón. Habrá coherencia en la prédica

y el hacer, a través del cultivo de los valores humanos

que permitan actuar conforme a lo aprendido. De esta

manera se sostendrán relaciones laborales armónicas

con todos los participantes.

Educación desde la iglesia

Esta categoría presenta dos (2) grandes elementos que

son el desarrollo espiritual y la experiencia de

enseñanzas y aprendizaje en la congregación . El

desarrollo espiritual abarca la enseñanza religiosa, la

transformación del ser, la palabra de Dios que ha

influido desde la niñez, los valores sólidos basados en

el Evangelio y la Biblia, y la educación desde la

palabra.                                                                            

Es coherente con la práctica de los valores, la

experiencia de la presencia y voluntad de Dios, al tomar 

en cuenta a la religión como enseñanza para el

aprendizaje de la vida, de manera que se pueda vivir

desde los valores morales.

Las experiencias de enseñanza y aprendizaje de la

congregación vienen dadas por el liderazgo de un pastor

o maestro, quien es el mediador empático. La acción de

éste debe tener esa coherencia entre lo que predica y lo

que hace en su vida. Se manifiesta, a través de la

oración, para pedir sabiduría, comunicarse con Dios,

para el deseo del alma y la meditación. De esta manera

puede hacerse una relación entre la oración y la

meditación. Se brindan ceremonias que fortalezcan una

meditación reflexiva que lleve a un conocimiento mejor

del ser. 



125 
 

La tabla 6 muestra el análisis del grupo focal. 

Tabla 6 
Unidad hermenéutica grupo focal  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Códigos Dimensiones Subcategorías Categorías

Educación y valores, binomio fundamental

Educación para la vida

Educación para una vida mejor

Educación sin fundamento / errática

Educación es continua / permanente para vivir en sociedad

Educación en la iglesia, cambio de vida transcendental

Las escrituras son educación sólida

Enseñanza de valores en la congregación

Educar en valores es fundamental

Valores son principios

Valores en la escuela

Vivir en valores, como cristianos

Comunicación con Dios

Comunión entre lo divino y lo espiritual

Espiritualidad, experimentar la presencia de Dios

Dios nos da sabiduría para saber vivir

Oración y meditación para fortalecer la espiritualidad

Lectura de la Palabra

Silencio prolongado y ayuno

Oración

Afrontar las situaciones de la vida

Ser mejor persona

Definición de espiritualidad

Espiritualidad y autoconocimiento

Integración de educación y desarrollo espiritual

Axiología desde los preceptos bíblicos

Axiología, estudio de los valores

Axiología, vivir correctamente

La vida como aprendizaje constante

La vida es un milagro / regalo de Dios / al servicio de Dios

Ser humano en constante crecimiento y equilibrio

Existencia humana y espiritualidad

Convivir en armonía

Vivencias del acompañamiento espiritual

Reflexión sobre los dilemas de la vida cotidiana

Hacer el bien a otras personas

Relación 

educación y

valores

Enseñanzas 

bíblicas

Visión sobre

los valores

Comprensión 

de sí mismo

Meditación

La iglesia como

formadora

Desarrollo 

espiritual

Vida 

cotidiana

La educación desde las

congregaciones

Formación 

espiritual

Integración de

educación y

espiritualidad

Acciones

La existencia

humana

Saberes axiológicos

Axiología

Significado 

de la vida

Concepciones

Formas de

vivir



126 
 

Categoría: la educación desde las congregaciones 

 

La primera categoría de este grupo focal es la educación desde las 

congregaciones; hace referencia al cúmulo de enseñanzas recibidas e impartidas en los 

lugares de reunión, donde en cada culto o asamblea se enseña la palabra de Dios, bien 

sea a través de maestros, líderes, pastores o feligreses.  La educación desde las 

congregaciones se caracteriza por su enfoque en valores religiosos y morales, lo que 

formar personas íntegras y comprometidas con la fe.  Se basa en principios como la 

disciplina, el respeto, la responsabilidad y la solidaridad.  Las congregaciones suelen 

enfocarse en la formación integral del estudiante, lo que incluye aspectos académicos, 

espirituales y sociales.  

Figura 20 
Categoría: la educación desde las congregaciones 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



127 
 

Subcategoría: la iglesia como formadora 

 

Resalta la labor altruista y misional que desempeña la organización religiosa, pero 

vista como el cuerpo de Cristo, con la responsabilidad primordial de fortalecer en la 

persona humana una serie de valores y principios.  La iglesia, como formadora, se 

encarga de guiar a sus miembros en su camino espiritual, al desarrollar valores y 

principios basados en la fe.  No solo se limita a la enseñanza doctrinal, sino que 

promueve la formación integral del individuo, al incluir su crecimiento moral, social y 

personal.  A través de la comunidad, la oración, el servicio y la participación activa, la 

iglesia busca formar personas comprometidas con la construcción de un mundo más 

justo y solidario.  

 
 
Figura 21 
Subcategoría: la iglesia como formadora 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



128 
 

Dimensión: relación educación y valores 

 

En la dimensión relación educación y valores, estos dos (2) términos están 

relacionados íntimamente.  La educación no solo se centra en la adquisición de 

conocimientos, sino también en la formación de personas íntegras, que puedan contribuir 

positivamente a la sociedad.  Los valores proporcionan un marco moral y ético que guía 

las acciones de las personas, fomentan el respeto, la responsabilidad, la honestidad y la 

solidaridad.  Una educación que integra valores contribuye a desarrollar ciudadanos 

responsables, capaces de tomar decisiones éticas y de construir relaciones saludables 

con los demás.  La formación en valores no solo se limita a la escuela, sino que debe ser 

un esfuerzo conjunto entre la familia, la comunidad y la sociedad en general.   

Figura 22 
Dimensión: relación educación y valores 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

En la dimensión indicada se desarrolla el código educación y valores, binomio 

fundamental; la educación y los valores son fundamentales para el desarrollo integral de 

las personas y la construcción de una sociedad mejor.  La educación, más allá de la 

adquisición de conocimientos, debe estar orientada hacia la formación de ciudadanos 

responsables, con un sistema sólido de valores que guíe sus acciones y decisiones.  Los 

valores como el respeto, la honestidad, la responsabilidad y la solidaridad son pilares 

esenciales, para una convivencia armoniosa y un futuro promisorio para todos.  Es 

fundamental que la educación promueva la reflexión crítica, la empatía y el desarrollo de 



129 
 

la conciencia moral, para que las personas puedan tomar decisiones éticas y contribuir 

al bien común.   

La educación en valores debe ser un proceso continuo, que se inicie en la familia 

y se consolide en la escuela, la comunidad y la sociedad en general.  Solo así, se podrán 

formar individuos capaces de construir un mundo más justo, equitativo y sostenible.  

Sobre este tema, Ledesma Aguilar (2017) exploró la manera en que se forman los valores 

en la educación básica en México, al destacar la importancia de integrar valores en el 

currículo educativo, para el desarrollo integral de los estudiantes.  Sobre este particular 

se encuentran aportes significativos realizados en el grupo focal: 

GF-AS3: Creo que los valores van muy de la mano con la educación, ya que a 
partir también de una buena educación se forman buenos valores, aunque no es 
garantía que a partir de una buena educación la persona tenga realmente unos 
valores sólidos.  Pero, sí podemos decir que va muy de la mano, ya que por medio 
de ésta también se forman otros valores los cuales las personas pueden tener 
respecto a la forma de ver las cosas y relacionarse con la vida.  Pero es muy 
importante los valores también para una buena educación; un ejemplo podría ser 
cuando uno no está abierto a otros puntos de vista. 
GF-AS4: Considero que sería algo muy interesante, porque hay personas que 
pueden tener vacíos o una interpretación errónea de lo que puede significar un 
valor en específico o, en su defecto, la interpretación que le da sea algo corta a lo 
que realmente conlleva y la magnitud que éste lleva.  Creo que cada uno tiene 
una percepción de las cosas; podemos decir que algunos por el tiempo en que se 
les educó o la forma de crianza tengan otro tipo de percepción de los valores y lo 
que para ellos sea o es, pero esto sería muy agradable aprender un poco más, ya 
que nos llevaría a hacer un análisis introspectivo, no solo de lo que ya sabemos o 
creemos que sabemos sino también de lo que nos pueda decir la palabra de Dios. 
GF-AS1: los estudios bíblicos son espacios muy introspectivos de reflexión y 
análisis donde nos consagramos al cuidado espiritual; este espacio nos permite 
tener un control moral de nuestras formas de accionar, así como aquí.  La 
educación secular podría aplicarse como una base de motivación, antes de 
impartir cualquier tipo de función académica. 
GF-AS2: La relación es que ambas se relacionan y no pueden trabajar separadas, 
porque la axiología es la parte teórica e investigativa y los valores ya es cuando 
llegué a la práctica en el día a día, iniciando en el hogar y luego en un plantel 
educativo y en los diferentes lugares, donde se encuentra el ser humano. 
GF-AS6: La educación está intrínsecamente ligada a la axiología y los valores 
porque no solo se trata de impartir conocimientos técnicos, sino también de formar 
individuos íntegros.  Una buena educación debe fomentar valores como la 
honestidad, el respeto, la responsabilidad y la empatía, que son cruciales para la 
convivencia en sociedad. 
 



130 
 

Respecto con el código la educación para la vida, ésta va más allá de la formación 

académica tradicional.  Se centra en el desarrollo integral del individuo, al equiparlo con 

las habilidades y competencias necesarias para afrontar los desafíos de la vida cotidiana 

y contribuir con la sociedad.  Esto incluye el desarrollo de habilidades sociales, 

emocionales, cognitivas y prácticas, que preparan a las personas no solo para el mundo 

laboral, sino también para una vida plena y significativa.  Se trata de formar ciudadanos 

responsables, críticos y capaces de tomar decisiones informadas y éticas.  Hurtado 

Mendoza (2017) analizó la manera en que el modelo de educación para la vida y el 

trabajo del Instituto Nacional para la Educación de los Adultos (INEA) se alinea con los 

planteamientos internacionales y nacionales, al destacar su impacto en la formación de 

adultos y su contribución con el desarrollo personal y profesional.  En esa misma 

dirección, los entrevistados en el grupo focal indicaron lo siguiente: 

GF-AS5: Percibo la educación como un pilar fundamental de mi desarrollo 
personal y profesional.  Es una herramienta que me ha permitido entender mejor 
el mundo que me rodea y mi papel en él, y me ha brindado las habilidades 
necesarias para enfrentar los desafíos de la vida. 
GF-AS3: Pienso que, según la educación, el significado de la vida es más allá que 
simplemente nacer, reproducirse y morir, sino que va como ese rango de 
inspiración.  Al considerarse a alguien de ayuda en la sociedad, alguien que 
permita que el funcionamiento de ésta continúe de una manera, que los que 
vienen detrás también puedan tener una vida digna, si así lo podemos decir o en 
su defecto, puedan gozar de los mismos beneficios que usted gozó, bien sean 
placeres.  
Ejemplo: crecer, cierto, entonces, si bien cada persona está en búsqueda de una 
felicidad.  Socialmente se dice que es muy importante para la vida una buena 
educación.  ¿Cierto es?  Como que no se tuviera vida, si no se tiene educación.  
Con esto no digo que no es importante la educación; claro que la educación es 
importante para cada persona. 
 
El código referido a la educación para una vida mejor se enfoca en dotar a los 

individuos, de las herramientas necesarias para mejorar su calidad de vida y la de su 

comunidad.  No se limita a la adquisición de conocimientos académicos, sino que abarca 

el desarrollo de habilidades, valores y competencias, que les permitan alcanzar su 

potencial personal y contribuir con el bienestar social.  Esto implica avivar el pensamiento 

crítico, la creatividad, la resolución de problemas y la capacidad de adaptación a un 

mundo en cambio constante, para que puedan construir un futuro más próspero y 

significativo.  Baeza López (2023) investigó la integración de la educación para el 



131 
 

desarrollo humano y sostenible en la comunidad universitaria.  Su tesis propone 

estrategias educativas que promueven el desarrollo integral de los estudiantes, impulsan 

habilidades y valores que contribuyen a una vida mejor y más sostenible.  En la misma 

dirección se destacan los aportes siguientes: 

GF-AS2: Cuando nosotros venimos a analizar la educación y cómo se percibe, 
nosotros logramos ver que ella permite sostener la vida, la vida la percibe como 
uno de sus principales nutrientes, a la educación. 
GF-AS1: la educación en mi vida considero que es y ha sido algo muy importante, 
que me ha ayudado a crecer no solo personalmente, sino espiritual y 
profesionalmente.  Creo que todos los días aprendemos cosas nuevas, bien sea 
en la universidad, en el trabajo o en la iglesia.  Siempre es una búsqueda 
constante por la educación que cada uno de nosotros consideramos es necesaria 
y que, realmente, le damos la prioridad que se merece a cada una de nuestras 
áreas y educarnos en ellas.  La cosa es si realmente es la correcta o nuestra forma 
de aprendizaje realmente está siendo tenido en cuenta para esta. 
GF-AS2: La educación en mi vida la percibo de provecho, aprendizaje y bienestar, 
pues nos proporciona los conocimientos bases y algunas herramientas necesarias 
básicas para subsistir; por ejemplo, nos enseña a leer, a cómo inducirnos y 
acoplarnos un poco con las demás personas de la sociedad. 
 
El código educación sin fundamento / errática implica que ésta carece de una base 

sólida y coherente, lo que resulta en una formación incompleta e ineficaz.  Puede 

manifestarse en la falta de objetivos claros, metodologías inadecuadas, contenidos 

desactualizados o inconsistentes, y una ausencia de evaluación rigurosa.  Ello genera, 

en los estudiantes, confusión, falta de motivación y dificultades para aplicar los 

conocimientos adquiridos en la vida real, lo que impide su desarrollo integral y su 

contribución efectiva a la sociedad.  González (2024) examinó cómo las políticas 

educativas inconsistentes afectan a las comunidades vulnerables en América Latina.  Su 

trabajo destaca la falta de coherencia en la implementación de programas educativos, 

así como su impacto negativo en el desarrollo académico y social de los estudiantes.  

Algunos aportes de los entrevistados en el grupo focal: 

GF-AS3: claramente, porque hay muchos tipos de educación, pero no significa 
que, porque sea un tipo de educación, realmente es correcta o es la que usted 
necesita, puesto que hay muchos tipos de filosofía y doctrinas inclusive erradas, 
erráticas y mediáticas, que lo único que hacen es inflamar la ignorancia y el error 
de muchos.  Pero no llevan realmente a ningún rumbo fijo.  O sea, no tienen ningún 
principio y algún tipo de fundamento, que nos permitan tener unas bases 
sustentables. 



132 
 

GF-AS5: La educación la percibo como una herramienta muy valiosa o perjudicial, 
de acuerdo con qué tipo de educación esté recibiendo, ya que hay que tener en 
cuenta que existen enseñanzas que son incorrectas o perjudiciales, que lo que 
harán es desviarnos de nuestros objetivos. 
 
El código educación es continua / permanente para vivir en sociedad no se limita 

a la etapa escolar, sino que se extiende a lo largo de toda la vida, al adaptarse a las 

necesidades cambiantes del individuo y de la sociedad.  El aprendizaje continuo permite 

a las personas actualizarse, desarrollar habilidades nuevas, adaptarse a los avances 

tecnológicos y sociales, y contribuir activamente en la construcción de una sociedad más 

justa y equitativa.  Es una herramienta fundamental para el crecimiento personal y el 

progreso colectivo.  Baltazar Sulca (2016) analizó la manera en que los programas de 

formación continua influyen en el desempeño docente en la educación primaria.  Su 

trabajo destaca la importancia de la formación continua para mejorar las prácticas 

pedagógicas y el rendimiento académico de los estudiantes.  Los entrevistados 

señalaron lo siguiente: 

GF-AS4: Creo que todos los días aprendemos cosas nuevas, bien sea en la 
universidad, en el trabajo o en la iglesia y siempre es una búsqueda constante, 
por la educación que cada uno de nosotros consideramos es necesaria y que, 
realmente, le damos la prioridad que se merece a cada una de nuestras áreas y 
educarnos en ellas. 
GF-AS6: Es un proceso de nunca parar de adquirir conocimiento, el ser humano 
desde el momento que Dios le permite nacer inicia su aprendizaje hasta que 
muere. 

 

Dimensión: enseñanzas bíblicas 

   

Se basan en los textos de la Biblia; ofrecen una guía moral y espiritual para la 

vida.  Abordan temas como la relación con Dios, la ética, la justicia, el amor, el perdón y 

la esperanza.  Su interpretación varía según la tradición religiosa y la perspectiva 

individual, pero en general buscan promover la transformación personal y la construcción 

de una comunidad, basada en valores espirituales.  Influyen profundamente en la cultura 

y las sociedades donde se practican. 

 
 
 
 



133 
 

Figura 23 
Dimensión: enseñanzas bíblicas  

 

 

 

 

 

 

 

 

El código educación en la iglesia cambio de vida trascendental, implica que 

cuando aquella es efectiva, puede ser un catalizador para lograr la mejora.  Más allá de 

la instrucción doctrinal, fomenta el crecimiento espiritual, la transformación moral y el 

desarrollo de valores que impactan positivamente la vida personal y las relaciones 

interpersonales.  A través de la formación bíblica, la oración, el servicio a la comunidad 

y la participación activa en la iglesia, los individuos pueden experimentar un cambio 

profundo en su forma de pensar, sentir y actuar, lo que los conduce a una vida más plena 

y significativa.  Gutiérrez Londoño (2016) analizó los desafíos y oportunidades que 

enfrenta la iglesia en el siglo XXI, para llevar a cabo una evangelización nueva.  Su 

trabajo destaca cómo la educación religiosa puede transformar vidas, y promover valores 

y principios que llevan a cambios significativos y duraderos en los individuos y en las 

comunidades.  Se resalta el aporte siguiente: 

GF-AS6: Lo relaciono porque la educación me da unas orientaciones, una guía, 
unas pautas, para yo ser una persona de bien, pero luego ya cuando estoy en la 
congregación, me consigo unas personas que me dicen por medio de la palabra 
cómo debo de yo ser y cómo tengo que comportarme no solo para que me vaya 
bien en la vida, sino también para obtener mi salvación espiritual que, a lo largo, 
es lo más importante. 
 
El código siguiente, las escrituras son educación sólida, independientemente de 

la religión o creencia específica, ofrece una educación sólida ya que proporciona la 

transmisión de valores morales y éticos.  Las escrituras, a menudo, contienen 



134 
 

enseñanzas sobre la justicia, la compasión, la honestidad y la responsabilidad; forman la 

base de un comportamiento ético.  Al desarrollar el pensamiento crítico, el estudio de 

textos religiosos implica análisis, interpretación y reflexión, lo que estimula la capacidad 

de discernimiento.  En cuanto a la ampliación del conocimiento histórico y cultural, las 

escrituras ofrecen una ventana hacia el pasado, ya que revelan información sobre las 

sociedades, culturas y creencias de épocas anteriores. 

El fomento de la empatía y la comprensión explora perspectivas y narrativas 

diferentes; las escrituras incrementan la empatía y la comprensión de otras culturas y 

creencias.  Para muchos, el estudio de las escrituras proporciona un marco para el 

crecimiento personal, la reflexión espiritual y la búsqueda de significado en la vida.  

Morales Muñoz (2019) indagó acerca de la utilidad de la Biblia, como recurso pedagógico 

en la educación primaria.  Su trabajo de grado propone que la Biblia puede ser una 

herramienta valiosa para la enseñanza de la lectoescritura y para inculcar valores éticos 

y morales en los estudiantes.  Uno de los entrevistados en el grupo focal aportó lo 

siguiente:  

GF-AS5: De alguna manera conseguimos un vivir mejor sí, y que no siempre lo 
que nosotros consideramos bueno para nosotros, puede serlo para otra persona, 
sino que más bien, desde las bases bíblicas enfocándonos en lo que dice el señor 
y la forma como el señor instruye a la iglesia, ¿qué dice?; que no solo de pan 
vivirá el hombre; es decir, eso va más allá de lo que se puede ver. 
 
El código enseñanza de valores en la congregación involucra la formación de 

individuos con una base moral sólida, basada en los principios de la fe.  Esto se logra a 

través de prédicas y sermones que se utilizan para explicar y aplicar los valores centrales 

de la fe a la vida diaria.  Los estudios bíblicos o de textos sagrados analizan pasajes 

relevantes, para comprender e internalizar las enseñanzas morales.  Los ejemplos de 

vida son modelos a seguir que demuestran la aplicación práctica de los valores en la 

comunidad.  Las actividades comunitarias tales como el servicio a los demás y la 

participación en proyectos solidarios refuerzan la práctica de valores, como la caridad y 

la compasión.  La mentoría y la consejería ofrecen apoyo individual que guía a los 

miembros, en la integración de los valores en sus vidas.  Roca Campos (2019) consideró 

la manera en que las actuaciones docentes exitosas, tales como las tertulias 

pedagógicas, pueden promover la enseñanza de valores en la congregación.  Su tesis 



135 
 

subraya la relevancia de estas prácticas para fomentar la inclusión social y la superación 

de la pobreza.  Los aportes siguientes fueron hechos por los entrevistados: 

GF-AS3: Considero que es para toda la vida, lo que Dios permita que venga 
después de la muerte.  Para mí es como esa escuela o universidad, en la cual yo 
voy a aprender lo que no me enseñan a menudo por fuera, y que va desde lo 
psicológico hasta lo personal y muchas más.  Por ejemplo, no solo sociales, sino 
también espirituales.  Es decir, lo que no me enseñan en la universidad, lo que no 
me enseña el mundo, lo que no me enseñan, bien sea otras personas o inclusive 
las experiencias, me lo enseñan allí, para yo saber sobrellevar muchas áreas y 
puntos de mi vida.  Considero que se enfoca en el ser y el hacer, pero no 
mecánicamente, sino natural y racional, no es que me impongan, sino que me dan 
esa guía y ya yo guiada por el espíritu de Dios hago el resto.  
GF-AS4: Los valores en la congregación principalmente deben enseñarse, porque 
Dios en su palabra, en la biblia nos habla del amor, de la honestidad, de la 
humildad, pero sobre toda cosa, Dios nos enseña a permanecer siempre en amor 
hacia los demás y tener amor hacia nosotros mismos.  Entonces, es esencial 
hablar de los valores en la congregación, porque es necesario que se conserven 
los valores en cada persona y es fundamental para el ser humano y, sobre todo, 
si nosotros anunciamos a un Dios que es amoroso y nos trasmite valores como el 
respeto y la honestidad.  Es necesario que se enseñen valores en la congregación. 

 

Dimensión: visión sobre los valores 

 

Es como una brújula que guía las acciones y decisiones.  Define lo que se 

considera importante y valioso en la vida, y ayuda a priorizar.  Permite identificar qué es 

lo que más importa para dedicarle tiempo y energía.  Al tomar decisiones se tiene una 

visión clara de los valores; se pueden elegir opciones que se alineen con ellos, incluso 

cuando se presentan dilemas o conflictos. 

Figura 24 
Dimensión: visión sobre los valores 

 

 

 

 

 

 



136 
 

Se encuentra el código educar en valores es fundamental; es necesario para el 

desarrollo de una sociedad justa, pacífica y próspera.  Se asemeja a la construcción de 

los cimientos de un edificio, que proporcionan solidez y estabilidad a largo plazo.  Se 

forman ciudadanos responsables para quienes los valores como la honestidad, la 

responsabilidad, la tolerancia y la solidaridad son esenciales, para que las personas se 

conviertan en miembros activos y comprometidos de la sociedad.  Previene conflictos y 

promueve la paz ya que impulsa el respeto mutuo, la empatía y la capacidad de 

resolución de conflictos, al crear un ambiente más pacífico y armónico.   

Promueve el desarrollo personal ya que los valores como la perseverancia, la 

autodisciplina y la búsqueda del bien común, ayudan a las personas a alcanzar su 

máximo potencial y a vivir una vida más plena y significativa.  Crea un futuro mejor al 

formar ciudadanos responsables y comprometidos con el bien común; la educación en 

valores sienta las bases para una sociedad más justa, equitativa y sostenible.  Palomar 

Hernández (2015) señala, en su investigación, que la formación en valores, orientada 

hacia la ciudadanía global, se debe hacer a través de dos (2) factores: los contenidos 

actitudinales y los temas transversales.  De los entrevistados se destaca lo siguiente: 

GF-AS4: Los valores son esenciales en la educación, porque orientan el 
comportamiento de los individuos y las comunidades.  Una educación basada en 
valores promueve el desarrollo de personas éticas y responsables, capaces de 
contribuir positivamente a la sociedad. 
GF-AS6: Considero que es importante enseñar valores, tanto en la congregación 
como en la escuela, porque ambos espacios son fundamentales para la formación 
integral del individuo; mientras que la escuela proporciona conocimientos 
académicos. 

 
El código valores son principios indica que aquellos guían las creencias, 

decisiones y acciones.  No son simplemente ideas abstractas, sino que influyen 

profundamente en la forma en que se vive.  Son fundamentales e inmutables; a diferencia 

de las opiniones o preferencias, que pueden cambiar con el tiempo, los valores suelen 

ser principios fundamentales y relativamente estables, que dan una base sólida para la 

toma de decisiones.  Cada persona tiene su jerarquía propia de valores, lo que significa 

que algunos principios son más importantes que otros.  Este escalafón moldea la 

individualidad y la manera en que se interactúa con el mundo.  Los valores son 



137 
 

motivadores del comportamiento; es decir, actúan como brújulas internas, que impulsan 

al individuo para que actúe de ciertas maneras y evite otras.   

Por ejemplo, si se valora la honestidad, se actúa con integridad; si se valora la 

justicia, ha esfuerzos por obtener lo que es justo.  Muchos valores forman la base de los 

sistemas morales, al definir lo que se considera correcto o incorrecto.  Estos valores 

morales influyen en la interacción con los demás y en la responsabilidad social.  Flores 

Andia (2018) investigó la relación entre la responsabilidad social y la formación en 

valores, en estudiantes de tecnología médica.  Su trabajo destaca la forma en que valores 

como la solidaridad, la honestidad y la dignidad son principios esenciales, que guían el 

comportamiento y las aspiraciones de los estudiantes.  Los entrevistados aportaron 

acerca de este tema: 

GF-AS1: Los valores son principios, creencias o normas que determinan el 
comportamiento humano y social.  Sirven como criterios de evaluación y toma de 
decisiones que afectan los estilos de vida de las personas y sus relaciones con 
los demás.  
GF-AS5: los valores son importantes porque nos permiten, como seres humanos, 
tener un excelente manejo de nosotros y de nuestra relación con los demás; los 
valores nos permiten manejar relaciones sanas y duraderas con nuestros 
semejantes. 

 
El código valores en la escuela es crucial para el desarrollo integral del estudiante, 

ya que trasciende la mera adquisición de conocimientos académicos.  Su objetivo es 

formar ciudadanos responsables y comprometidos con la sociedad.  Esto se logra a 

través de la integración curricular, por cuanto los valores no deben enseñarse de forma 

aislada, sino integrados en todas las áreas del currículo, desde las ciencias hasta las 

artes.  Ello permitirá que los estudiantes los apliquen en contextos diferentes.  Los 

profesores actúan como modelos de conducta; demuestran los valores que promueven, 

en su interacción con los estudiantes y entre ellos mismos.  Las actividades 

extracurriculares implican la participación en proyectos comunitarios, actividades 

deportivas y artísticas, que desarrollan valores como la colaboración, el respeto y la 

perseverancia. 

El fomento del diálogo y la reflexión se logra con la creación de espacios, para 

que los estudiantes reflexionen sobre sus acciones, tomen conciencia de sus valores y 

desarrollen su capacidad crítica.  El establecimiento de un clima escolar positivo se logra 



138 
 

con un ambiente seguro, inclusivo y respetuoso; es fundamental para que los estudiantes 

internalicen los valores que se promueven.  De Castro Zumeta (2016) investigó cómo la 

escuela primaria puede ser un espacio crucial para la formación de valores ciudadanos.  

Su trabajo utilizó un enfoque etnográfico para analizar las interacciones entre la escuela, 

la familia y la comunidad, al destacar la importancia de la educación en valores para la 

convivencia social.  Los entrevistados en el grupo focal se expresaron de esta manera: 

GF-AS3: En la escuela también es algo esencial y vital que se enseñen los 
valores, porque se están formando niños que necesitan aprender a valorar las 
capacidades de los demás, a ser honestos y a brindar su amor los unos a los 
otros.  Es muy importante los valores en la escuela para una formación integral. 
GF-AS1: Yo recuerdo que fue exactamente en un plantel educativo, donde puedo 
tener uno de los primeros acercamientos a los valores, con una materia que la 
llamábamos “ética y valores” la cual era muy completa y edificante y uno de allí se 
iba planteando o visualizando metas claras, como la de respetar a las demás 
personas, su espacio, su opinión, amar al semejante y ese amar nos llevaba a 
tener un comportamiento diferente con ellos, también la educación nos 
manifestaba que dichos valores nos acompañarían para toda la vida. 
 
El código vivir en valores, como cristianos representa un llamado a vivir de 

acuerdo con las enseñanzas de Jesucristo; busca reflejar su amor, compasión y sacrificio 

en las vidas.  Esto no es una lista de reglas, sino una transformación profunda que 

impulsa a amar al prójimo, pues el amor es el valor supremo, que impulsa a servir a los 

demás, especialmente a los necesitados, sin esperar nada a cambio.  Perdonar es dejar 

ir el rencor y la amargura, al imitar el perdón que Cristo ofrece.  Para ser honestos e 

íntegros se debe vivir con transparencia y coherencia entre palabras y acciones; se 

buscan la verdad y la justicia.  Ser humildes y serviciales significa reconocer las 

limitaciones propias, para servir a los demás con disposición y generosidad.   

Ser pacientes y comprensivos implica entender las dificultades de los demás y 

brindar apoyo con paciencia y comprensión.  Ser responsables significa cuidar de las 

familias propias, así como del entorno y de la sociedad, al asumir responsabilidades con 

compromiso.  Ser agradecidos consiste en reconocer y valorar las bendiciones que se 

reciben, mostrar gratitud a Dios y a las personas que están alrededor.  Arenas Santoyo 

(2022) investigó la manera en que los valores cristianos se transmiten y practican dentro 

de las familias.  Su trabajo de pregrado resalta la influencia de la educación religiosa en 



139 
 

la cohesión familiar y en la formación de individuos, con principios sólidos.  Uno de los 

entrevistados hizo el aporte siguiente: 

GF-AS4: En el ámbito espiritual, la axiología permite ir más allá de lo material, 
ejemplo, uno como cristiano no debe aplicar los valores en su día a día por 
obligación o por el que dirá la sociedad, sino hacerlo porque nuestro Señor 
Jesucristo nos invita a hacer las cosas que son agradables,123+ delante de su 
presencia. 

 

Subcategoría: desarrollo espiritual 

  

Es un proceso de crecimiento personal que implica una búsqueda de significado, 

propósito y conexión con algo más grande que las personas mismas.  No se limita a una 

religión específica, sino que abarca una gama amplia de prácticas y creencias que 

buscan el autoconocimiento.  Se explora la identidad, los valores y las creencias para 

comprender mejor quién es cada persona.  La conexión con algo superior se experimenta 

a través de una sensación de pertenencia y trascendencia, ya sea a través de la fe, la 

naturaleza o la meditación.  El crecimiento moral y ético desarrolla la compasión, la 

empatía y la responsabilidad social, mientras que la paz interior alcanza un estado de 

serenidad y equilibrio emocional.   

Figura 25 
Subcategoría: desarrollo espiritual 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



140 
 

Dimensión: comprensión de sí mismo 

 

Es un proceso continuo de autodescubrimiento que implica conocer fortalezas, 

debilidades, valores, creencias, motivaciones y emociones.  Es fundamental para mejorar 

las relaciones, entender las necesidades y la manera en que la comunicación construye 

relaciones más saludables y significativas.  La toma de decisiones más acertadas implica 

conocer valores y prioridades; asimismo, guía en la toma de decisiones alineadas con 

objetivos propuestos.  La gestión de las emociones identifica y comprende las 

emociones; permite gestionar, de forma más efectiva, y reduce el estrés y la ansiedad.  

El alcance del bienestar y la autocomprensión son esenciales para el desarrollo personal 

y la búsqueda de la felicidad. 

Figura 26 
Dimensión: comprensión de sí mismo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

En ésta se desarrolla el código comunicación con Dios; es una experiencia 

profundamente personal y significativa para muchos.  No existe una forma única para 

hacerlo, ya que depende de las creencias y prácticas individuales.  Generalmente implica 

oración para expresar pensamientos, sentimientos y peticiones a Dios; puede ser una 

conversación informal o una meditación silenciosa.  La meditación conectar con Dios, a 

través de la quietud y la contemplación.  La lectura de textos sagrados busca guía y 



141 
 

sabiduría en las escrituras o textos religiosos.  El servicio a los demás consiste en ver a 

Dios en los demás, para servirles como una forma de comunicación.   

Keller (2016) indica que la oración se utiliza como un medio de comunicación con 

Dios, en la espiritualidad contemporánea.  Destaca la importancia de la oración en la vida 

espiritual de los creyentes y la manera en que esta práctica puede fortalecer la relación 

personal con Dios.  Por su parte, Fernández (2009) analizó la comunicación divina en la 

teología cristiana, al enfocarse en la revelación y la experiencia religiosa.  Subraya la 

forma en que la comunicación con Dios, a través de la revelación, es fundamental para 

la comprensión de la fe y la práctica religiosa.  En cuanto a los aportes de los 

entrevistados se tiene lo siguiente: 

GF-AS3: La comunicación con Dios me ayuda a mantener un equilibrio en mi vida, 
a evitar cometer muchísimos errores, me ayuda a sentirme mejor, me ayuda a 
mejorar más como persona.  Despierta en mí un deseo de hablar y hablar más 
con Él.  La comunicación con Dios me ayuda a no sentirme ni sola, ni 
desamparada; me ayuda a conservar la esperanza de que todo será mejor.  La 
comunicación con Dios ayuda a sentirme viva.  
GF-AS1: La comunicación me ayuda a manejar mis emociones y la ansiedad; 
ejemplo de la ansiedad: porque cuando todo sale mal, siento que el único lugar al 
que puedo llegar y bajar mi ansiedad es en él.  Esto, por medio de la oración y 
meditación a solas con Dios, no público, pues siento que no tengo como la 
tranquilidad que necesito para despojarme bien de todo lo que quiero decirle.  
Muchas cosas han cambiado, me ha dado paciencia y también prudencia y creo 
que lo más notorio es como miro a lo que era antes y desconozco quién era, a lo 
que soy. 
 
El código comunión entre lo divino y lo espiritual es un concepto complejo que 

varía según las creencias y perspectivas individuales.  En términos generales, se refiere 

a la conexión o unión entre la realidad trascendente (lo divino, Dios, la fuente de toda 

existencia, etc.) y el ámbito espiritual del ser humano (el alma, la conciencia, la energía 

vital, etc.).  Esta comunión puede experimentarse a través de la oración, la meditación, 

la contemplación de la naturaleza, el servicio a los demás o, incluso, con las experiencias 

místicas o revelaciones.  No se trata de una unión literal, sino más bien de una 

experiencia de profunda conexión, unidad y trascendencia que puede brindar paz, 

significado y propósito a la vida.   

La naturaleza exacta de esta comunión es un tema de debate y exploración 

continua en tradiciones religiosas y espirituales diversas.  Joseph (2019) exploró la 



142 
 

manera en que la comunión es fundamental en la vida cristiana, al basarse en las 

relaciones humanas, según la teología de Ioannis D. Zizioulas.  Su trabajo destaca la 

importancia de la comunión como una dimensión esencial en la eclesiología y su impacto 

en la vida espiritual de los creyentes.  Los informantes indicaron lo siguiente: 

GF-AS6: Se relaciona que siendo una persona espiritual que ora, que se ha 
entregado completamente a Dios y su vida es conforme a la voluntad de Dios, 
puede probar las bondades y bendiciones de Dios como ver milagros divinos por 
parte de Dios, como sanar enfermos y expulsar demonios con el poder de Dios 
que es divino. 
GF-AS4: Lo espiritual y lo divino o trascendental, se centra en Dios.  Lo espiritual 
es el camino a lo trascendental; lo espiritual es lo que no podemos ver, pero en 
cambio podemos sentir, experimentar.  Por medio de milagros, la presencia de 
Dios y la conexión con lo trascendental, ya que por medio de lo espiritual es que 
podemos llegar a trascender y ver lo divino que va más allá de la muerte. 
 
El código espiritualidad, experimentar la presencia de Dios no se limita a la fe o a 

la creencia, sino que se traduce en una sensación profunda de conexión, paz, amor y 

propósito.  Se puede manifestar en momentos de quietud, oración, meditación, 

contemplación de la naturaleza, o incluso en la interacción con el mundo y las personas.  

Es un encuentro personal e íntimo que puede ser indescriptible, pero que deja una huella 

imborrable en el alma.  No se trata de una visión literal de Dios, sino de una vivencia de 

su presencia en la vida propia, que puede inspirar a subsistir con mayor consciencia, 

compasión y amor.  La espiritualidad, al buscar la conexión con lo divino, puede abrir las 

puertas a esta experiencia transformadora.  Se presenta lo indicado por uno de los 

participantes en el grupo focal: 

GF-AS6: La espiritualidad se relaciona con lo divino, en la medida en que busca 
entender y experimentar la presencia de una fuerza superior o ser supremo, en 
nuestras vidas.  Esta relación nos ayuda a encontrar un sentido más amplio y 
profundo en nuestras experiencias cotidianas y nos guía en nuestra conducta y 
decisiones. 

 
El código Dios nos da sabiduría para saber vivir implica que la creencia de que 

Dios proporciona sabiduría para la vida, se basa en la idea de una guía divina que ayuda 

a navegar por las complejidades de la existencia.  Esta sabiduría no se recibe como un 

conjunto de reglas, sino más bien como una iluminación interior que permite discernir el 

bien del mal, tomar decisiones acertadas y encontrar sentido en las experiencias.  Se 

manifiesta en la capacidad de comprender las lecciones de la vida, para afrontar las 



143 
 

adversidades con resiliencia y cultivar relaciones significativas.  Para algunos, esta 

sabiduría se recibe a través de la oración, la meditación o la introspección; para otros, 

se encuentra en la experiencia misma de la vida y en la interacción con los demás.   

En esencia, es una guía que ayuda a vivir una vida plena, significativa y en 

armonía consigo mismo y con el mundo que está alrededor.  Fernández (2009) indica 

que la revelación divina y la experiencia religiosa son fuentes de sabiduría para los 

cristianos.  Señala la importancia de la comunicación con Dios, a través de la oración y 

la meditación, y la forma en que estas prácticas pueden guiar a los creyentes en su vida 

diaria.  Uno de los entrevistados indicó: 

GF-AS2: El señor, mediante su espíritu nos ayuda, nos guía, nos instruye y a su 
vez nos permite cambiar cosas, rasgos de nuestra vida para saber vivirla mejor. 
 

Dimensión: meditación 

 

Es una práctica que busca calmar la mente y alcanzar un estado de paz interior.  

Se trata de enfocar la atención en un punto específico, como la respiración, para aquietar 

las divagaciones mentales.  A través de la práctica regular, la meditación puede reducir 

el estrés, mejorar la concentración, aumentar la autoconciencia y promover la conexión 

con la propia esencia.  Es una herramienta poderosa para cultivar la paz interior y la 

claridad mental, lo que permite una conexión mayor con la sabiduría propia y con la 

realidad circundante.  Existen técnicas diversas de meditación, desde las más sencillas 

hasta las más complejas, por lo que cada persona puede encontrar una que se adapte a 

sus necesidades y preferencias. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



144 
 

Figura 27 
Dimensión: meditación 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El código oración y meditación para fortalecer espiritualidad entraña que aquellas 

son prácticas complementarias que fortalecen la espiritualidad, al cultivar la conexión con 

lo trascendente y con sí mismo.  La oración, a menudo dirigida a la deidad superior, 

envuelve a la comunicación, la súplica y la gratitud; la meditación, por su parte, busca la 

introspección y la quietud mental para conectar con la propia esencia espiritual.  Ambas 

prácticas, al ser realizadas con regularidad y atención plena, ayudan a reducir el estrés, 

a aumentar la autoconciencia y a desarrollar una mayor paz interior.   

Este estado de calma y conexión facilita la recepción de guía interior, la 

comprensión de los valores propios y la capacidad de vivir con un propósito y un 

significado, mayores.  En conjunto, la oración y la meditación ofrecen un camino para 

fortalecer la espiritualidad y enriquecer la vida interior.  Fuentes (2020) investigó cómo la 

espiritualidad y la religiosidad, a través de la oración y la meditación, pueden promover 

la salud mental.  Su trabajo destaca la importancia de estas prácticas para el bienestar 

emocional y espiritual, y la forma en que la empatía juega un papel crucial en este 

proceso.  Uno de los informantes hizo el aporte siguiente: 

GF-AS5: Normalmente está la constante oración, esa constante búsqueda y 
clamor a mi Dios, me ayuda demasiado a fortalecer esa parte espiritual en mí, a 
no perder de vista mi objetivo, mi meta en Dios, acercarme a Él es la inyección 
que necesita siempre mi vida espiritual. 



145 
 

 
El código lectura de la Palabra, generalmente referida a textos sagrados o 

escrituras religiosas, es una práctica espiritual fundamental para muchos.  Más allá de 

una lectura simple, comprende una interacción profunda con el texto, al buscar la 

comprensión de su significado, para aplicarlo a la vida propia y encontrar una guía 

espiritual.  Esta interacción puede involucrar la reflexión individual, la oración, la 

meditación sobre pasajes específicos o la participación en grupos de estudio bíblico.  La 

lectura de la Palabra no solo proporciona conocimiento teológico o histórico, sino que 

también nutre la fe, fortalece la conexión con lo divino, ofrece consuelo en momentos de 

dificultad y guía la toma de decisiones éticas y morales.   

La interpretación del texto puede variar según la tradición religiosa y la perspectiva 

individual, pero el objetivo central es siempre la búsqueda de una comprensión mayor de 

la realidad espiritual y su aplicación en la vida diaria.  Es un proceso dinámico y personal 

que puede enriquecer profundamente la vida espiritual de quien lo practica.  Jasmin 

(2013) exploró los fundamentos de una teología de la acción, al destacar cómo la lectura 

y la interpretación de la Palabra de Dios pueden guiar las acciones y decisiones de los 

creyentes, en su vida diaria.  Su trabajo subraya la importancia de la Escritura, como una 

fuente de sabiduría y orientación práctica.  En cuanto a los aportes de los integrantes del 

grupo focal se tiene: 

GF-AS3: Para fortalecer mi espiritualidad, practico la lectura y la reflexión de la 
Palabra de Dios, orar y congregarme.  Por ejemplo, cuando leo la Palabra de Dios 
y oro me siento refugiada y confío plenamente en él; él me va a ayudar en todo. 
GF-AS6: También el leer la palabra de Dios me mantiene viva espiritualmente, 
porque la palabra de nuestro Dios es viva y eficaz y el ayuno, la vigilia y escuchar 
también la Palabra de nuestro Señor Jesús. 
 
El código silencio prolongado y ayuno permite comprender que, aunque son 

prácticas distintas, comparten la capacidad de promover una introspección profunda y 

una conexión espiritual.  El silencio, al reducir las distracciones externas, permite acceder 

a los niveles más profundos de la conciencia, facilita la autoobservación y la conexión 

con la intuición propia.  El ayuno, por su parte, al restringir la ingesta de alimentos, crea 

un espacio físico y mental que promueve la reflexión y la renuncia a los placeres 

materiales, lo que proporciona una conexión mayor con lo espiritual.  Ambas prácticas, 

cuando se realizan con intención y consciencia, pueden generar un estado de 



146 
 

receptividad mayor a la guía interior, a la comprensión de los valores propios y a una 

experiencia más profunda de la realidad espiritual.   

Es importante abordarlas con precaución y respeto, por las necesidades físicas y 

mentales propias.  Dote Montero (2023) investigó los efectos del ayuno intermitente en 

la composición corporal y en la salud cardiometabólica.  Su trabajo destaca la manera 

en que el ayuno puede mejorar varios indicadores de salud, al incluir la reducción de la 

masa grasa y la mejora de los perfiles lipídicos y glucémicos, lo que contribuye a un mejor 

bienestar general.  El aporte de uno de los entrevistados fue el siguiente: 

GF-AS1: La oración, ayunos y vigilia me han ayudado a perseverar y permanecer, 
y además siempre Dios conforme a su voluntad responde, por ejemplo:  Yo 
cuándo alzo oración a Dios, siento su presencia y amor, lo cual me fortalece y me 
ayuda cada vez más a permanecer firme en Él.  En cambio, cuando puedo tener 
semanas, días, sin orar, sin alabarle, glorificarle, la vida se siente diferente y se 
puede flaquear y quedarse sin fuerzas. 
   
El código oración es una forma de comunicación con una deidad, fuerza superior 

o principio espiritual.  Puede manifestarse de maneras diversas; desde la conversación 

íntima y espontánea hasta la recitación formal de textos litúrgicos.  Más allá de la forma, 

la oración implica una actitud de humildad, búsqueda y entrega; sirve para expresar 

gratitud, pedir ayuda, buscar guía, reflexionar sobre la propia vida o, simplemente, 

conectar con lo trascendente.  Para muchos, la oración es una fuente de consuelo, 

fortaleza y esperanza, que proporciona un sentido de conexión y propósito en la vida.  

Su efectividad reside en la sinceridad de la intención y la apertura del corazón a la 

experiencia espiritual.  Salvatierra Quispe (2021) investigó la práctica de la oración en el 

hogar y su impacto en la dimensión espiritual de la familia.  Su trabajo subraya la forma 

en que la oración puede fortalecer los lazos familiares y promover una formación moral 

sólida entre sus miembros.  Algunos de los entrevistados aportaron lo siguiente: 

GF-AS6: La oración y reflexión cada día, poner todo en manos de Dios es un 
espacio de desahogo y descanso y de habla, para saber cómo puedo mejorar, 
cómo puedo yo cambiar y que ese día sea más agradable, no solo para mí, sino 
para las personas con las que me toparé cada momento de mi día. 
GF-AS5: La oración es algo espiritual y muy importante para comunicarse con lo 
divino o lo transcendental, que es algo que va más allá de nuestros límites, o sea 
Dios. 

 

 



147 
 

Subcategoría: integración de educación y espiritualidad 

 

Busca cultivar un desarrollo integral del ser humano; abarca no solamente el 

intelecto, sino también el espíritu y las emociones.  La educación, en este contexto, 

trasciende la adquisición simple de conocimientos, que incluye el desarrollo de valores, 

la promoción de la empatía y la búsqueda del significado de la vida.  La espiritualidad, 

por su parte, aporta una dimensión trascendente a la educación; promueve la 

autoconciencia, la conexión con los demás y el compromiso con el bien común.  Esta 

integración puede manifestarse en la inclusión de prácticas contemplativas en el currículo 

educativo, la promoción de la ética y la responsabilidad social, así como el fomento de 

un ambiente de respeto y armonía.  El objetivo es formar individuos íntegros, con una 

sólida base intelectual y un sentido profundo de propósito y conexión con el mundo que 

les rodea. 

Figura 28 
Subcategoría: integración de educación y espiritualidad 

 

 

 

 

 

 

 

Dimensión: vida cotidiana 

 

 

Dimensión: vida cotidiana 

 

Es un conjunto de actividades, rutinas y experiencias que conforman la existencia 

diaria de una persona o comunidad.  Asimismo, es un concepto amplio que abarca desde 

las tareas más sencillas, como comer, dormir o asearse, hasta las interacciones sociales, 

el trabajo, el ocio y la gestión del hogar.  Se caracteriza por su repetitividad y familiaridad, 



148 
 

aunque también puede estar marcada por momentos inesperados y transformaciones.  

La vida cotidiana es el escenario donde se construye la identidad individual y colectiva, 

se expresan las emociones, se establecen relaciones y se da sentido a la existencia.  Su 

estudio permite comprender las dinámicas sociales, culturales y personales que moldean 

la realidad.  Es un tema rico en matices, ya que la experiencia de la vida cotidiana varía 

enormemente, según los contextos socioeconómico, cultural y geográfico. 

Figura 29 
Dimensión: vida cotidiana 

 

 

 

 

 

 

 

 

En la dimensión anteriormente indicada se encuentra el código afrontar las 

situaciones de la vida, que implica una combinación de resiliencia, adaptación y toma de 

decisiones.  No existe una fórmula mágica, pero sí estrategias útiles.  Se trata de 

identificar el problema, analizarlo objetivamente (sin dramatismos), buscar soluciones 

posibles y elegir la que mejor se adapte a la situación y a los recursos disponibles.  Es 

fundamental mantener una actitud positiva, buscar apoyo en la familia o amigos, y 

aprender de las experiencias, tanto positivas como negativas.  La clave reside en la 

flexibilidad y la capacidad de aprender a gestionar las emociones, al aceptar que la 

incertidumbre y la adversidad son parte inherente de la vida.  Mayordomo Rodríguez 

(2013) escrutó las estrategias de afrontamiento y resiliencia, a lo largo del ciclo vital.  Su 

trabajo destaca cómo las personas desarrollan habilidades para enfrentar situaciones 

adversas y la manera en que estas estrategias contribuyen al bienestar psicológico y 

emocional.  El aporte de uno de los entrevistados es el siguiente: 



149 
 

GF-AS1: Considero que he sido ya una mujer más madura con relación a muchas 
cosas que no conocía, más que todo en mi vida espiritual.  He aprendido a saber 
y manejar situaciones en las que me he visto envuelta, que en otro tiempo quizá 
no hubiese podido reaccionar de una mejor manera.  Inclusive, hubiese podido 
tener otro tipo de comportamiento, abandonar o bajarme la responsabilidad, sino 
que antes he aprendido a asumir el problema, tomarlo de frente, saber cómo 
manejar situaciones y aún más desde la perspectiva espiritual.  Cada una de esas 
bases que me impulsa a seguir adelante con paciencia, con bondad, con 
benignidad y con respeto hacia las demás personas, porque nosotros somos 
seres sintientes. 
 
En cuanto al código ser mejor persona, se indica que es un proceso continuo de 

automejora, que implica cultivar la autoconciencia, la empatía y la responsabilidad.  No 

se trata de alcanzar la perfección, sino de esforzarse por ser la mejor versión de cada 

persona.  Esto implica reconocer defectos, trabajar en las debilidades y fortalecer las 

virtudes.  La práctica de la amabilidad, el respeto, la honestidad y la compasión son 

pilares fundamentales.  Escuchar activamente a los demás, asumir la responsabilidad de 

las acciones propias y aprender de los errores son pasos cruciales en este camino.  

Nédoncelle (1997) explora la idea de que el ser humano alcanza su realización plena, a 

través de la relación con los demás y con Dios.   

Su enfoque personalista destaca la importancia de la reciprocidad y la 

interdependencia en las relaciones humanas y divinas, al argumentar que la identidad y 

plenitud verdaderas, se encuentran en la comunión con otros y con lo trascendente.  Por 

su parte, Arrocha García (2023) analizó la manera en que el ser humano se realiza 

plenamente en su relación con los demás y con Dios, desde una perspectiva teológica y 

filosófica.  Su trabajo se centró en la capacidad del ser humano para relacionarse con lo 

trascendente y la forma en que esta relación es fundamental para su desarrollo integral 

y su sentido de propósito.  Los aportes de los entrevistados son los siguientes: 

GF-AS4: En mi experiencia, la educación recibida en la congregación 
complementa la educación formal, al enfocarse en aspectos espirituales y éticos.  
Ambos tipos de educación me han ayudado a desarrollar una visión integral de la 
vida, donde los conocimientos académicos y los valores espirituales se 
complementan. 
GF-AS6: Cuando uno llega a los caminos de nuestro señor Jesucristo es como un 
ser humano recién nacido y, desde ese momento, inicia por medio escrudiñar la 
palabra a adquirir conocimiento y, poco a poco, se va enriqueciendo de 
conocimiento.  No para ahí, sino que todos los días que mi Dios le permita vivir, 
aprende de las maravillas de nuestro Señor Jesucristo, también en cada culto Dios 



150 
 

nos envía un mensaje para colocar en práctica.  La importancia de los valores es 
porque nos permite hacer buenos seres humanos, para la sociedad y, en la 
educación, es esa guía que nos enseña a comprometernos y saber cómo 
enfrentar las diferentes situaciones que se presentan en las diferentes etapas de 
la vida.  Se deben enseñar los valores en la congregación porque Dios es Amor, 
y debemos imitarlo a Él y no es un Dios de desorden.  En la escuela porque los 
valores son la base para formar seres humanos responsables, respetuosos y así 
se tendrá buenos seres humanos para vivir en comunidad. 

 

Dimensión: formación espiritual 

 

Es un proceso de crecimiento personal que busca conectar con un sentido más 

profundo de la vida, al trascender lo material.  No se limita a una religión específica, sino 

que abarca la búsqueda de significado, propósito y valores.  Implica cultivar la 

introspección, la reflexión y la práctica de la atención plena.  Puede involucrar la 

meditación, la oración, la lectura de textos espirituales o la participación en actividades 

comunitarias que promuevan la conexión con cada persona y con algo superior.  El 

objetivo es desarrollar la sabiduría, la compasión y la paz interior, para buscar una vida 

más plena y significativa.  

Figura 30 
Dimensión: formación espiritual 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

El código definición de espiritualidad, perteneciente a la categoría indicada 

anteriormente, es un concepto amplio y personal que se refiere a la búsqueda de 

significado, propósito y conexión con algo más grande que cada persona.  No se limita a 

la religión, aunque puede estar influenciado por ella.  La espiritualidad implica la 



151 
 

exploración de la dimensión interna del ser humano, para buscar respuestas a preguntas 

existenciales sobre la vida, la muerte, el sentido del universo y la conexión con el mundo.  

Puede manifestarse a través de la meditación, la oración, el arte, la naturaleza, la música 

o cualquier actividad que inspire un sentimiento de paz, armonía y trascendencia.   

Vidal Arizabaleta (2019), en su trabajo de grado de maestría, exploró la manera 

en que la espiritualidad puede ser una fuente de transformación personal y social.  

Argumenta que existe una relación intrínseca entre el desarrollo y la necesidad, 

espirituales, y la transformación humana.  La investigación compara concepciones 

científicas, espirituales y filosóficas para demostrar la manera en que la espiritualidad 

contribuye a la felicidad humana y a la armonía social y planetaria.  Los entrevistados 

opinaron sobre el tema: 

GF-AS5: La espiritualidad es, para mí, ese estado fiel y puro en el que vive la 
persona que ha decidido entregarle su vida a Dios y no darle rienda suelta a la 
carne.  Es el estado que adopta un creyente y que le permite concebir la vida de 
una forma diferente. 
GF-AS6: La defino como una búsqueda incesante de una buena relación con Dios. 
GF-AS1: La definiría como el alma, nuestro ser, una vida diferente, en la que se 
centra hacer crecer el espíritu de vida que nos ha dado Dios, entrega total a Dios. 
 
El código espiritualidad y autoconocimiento conecta con un sentido más profundo 

de la vida; el autoconocimiento implica una exploración interna de las emociones, 

pensamientos, creencias y valores.  Al profundizar en la autoobservación, se pueden 

identificar patrones de comportamiento, creencias limitantes y necesidades profundas.  

Esta introspección ayuda a comprender mejor las motivaciones, deseos y miedos, lo que 

a su vez acerca a la esencia y permite conectar con la sabiduría interior propia.  En este 

proceso, la espiritualidad puede proporcionar un marco de referencia que interpreta las 

experiencias y encuentra un sentido de propósito en la vida.   

La búsqueda de la verdad interior, la conexión con algo más grande que el ser 

humano y la práctica de la compasión hacia uno mismo y hacia los demás, son elementos 

que se entrelazan en este camino de autodescubrimiento y crecimiento espiritual.  

Krmpotic (2016) examinó la espiritualidad como una dimensión esencial de la calidad de 

vida.  Su investigación aborda la forma en que las prácticas espirituales influyen en las 

cosmovisiones y el sentido de la vida, y cómo estas prácticas pueden mejorar el bienestar 



152 
 

general.  Subraya la importancia de la espiritualidad en la promoción de una vida 

equilibrada y significativa.  Uno de los entrevistados hizo el aporte siguiente:   

GF-AS3: La educación puede vincularse con la espiritualidad, al integrar 
enseñanzas que promuevan el autoconocimiento, la reflexión ética y la conexión 
con valores trascendentales.  Esto puede lograrse mediante programas 
educativos que incluyan prácticas de meditación en la palabra de Dios, y 
actividades que fomenten el desarrollo personal y espiritual. 
 
El código integración de educación y desarrollo espiritual trata de ir más allá del 

conocimiento académico, para desarrollar la inteligencia emocional, la ética, la 

compasión y el sentido de propósito.  La educación espiritual puede fomentar la reflexión 

crítica, el pensamiento creativo, la autodisciplina y la búsqueda de valores universales.  

Al integrar prácticas como la meditación, la atención plena, la ética y la filosofía, la 

educación puede preparar a los estudiantes para una vida más plena y significativa, 

donde el conocimiento se combine con la sabiduría y la búsqueda de un bien común.   

Este enfoque formará individuos con un desarrollo integral, capaces de contribuir 

al mundo, con mayor conciencia y responsabilidad.  Sanabria Ramírez (2019), en su tesis 

doctoral, propuso lineamientos teóricos y didácticos para el desarrollo espiritual en la 

Universidad Pedagógica Experimental Libertador (UPEL).  Argumenta que la educación 

integral debe incluir el desarrollo espiritual, que forme ciudadanos plenos y con calidad 

humana.  La investigación utilizó un enfoque cualitativo-interpretativo y destacó la 

importancia de la espiritualidad, en la salud integral y el bienestar personal.  En cuanto a 

los aportes de los entrevistados, se tiene:  

GF-AS4: Integrar la educación con la espiritualidad, implica incorporar el 
desarrollo espiritual y moral al proceso educativo.  Esto no significa 
necesariamente enseñar religión, sino más bien fomentar una educación que 
tenga en cuenta el desarrollo interior, la búsqueda de sentido y la formación de 
valores.  También se puede vincular en la orientación, tanto de la educación como 
de la espiritualidad, ya que ambos se direccionan en moldear nuestros valores y 
forma de pensar. 
GF-AS5: Un ejemplo de cómo he vinculado la educación con la espiritualidad es 
mediante la práctica diaria de la meditación en la palabra de Dios.  Esto me ha 
ayudado a mantenerme centrada y a aplicar los principios espirituales en mi vida 
cotidiana. 
 

 

 



153 
 

Categoría: saberes axiológicos 

 

Esta categoría se refiere al conocimiento de los valores, principios éticos y 

creencias que guían, tanto la vida como las decisiones.  No se trata de un conjunto de 

reglas fijas, sino de un proceso de reflexión y construcción personal, sobre lo que se 

considera importante, justo y valioso.  Estos saberes ayudan a comprender las 

motivaciones detrás de las acciones, así como a definir el propósito y a tomar decisiones 

coherentes con los principios.  La ética, la moral, la filosofía, la religión y la espiritualidad 

son campos que contribuyen a la formación de estos saberes, que son esenciales para 

una vida plena y significativa.  

Figura 31 
Categoría: saberes axiológicos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Subcategoría: concepciones 

 

Son ideas, creencias o interpretaciones que se tienen sobre algo.  Son como los 

lentes con los que se ve el mundo; influye en la manera en que se entiende, se interpreta 

y se actúa ante la realidad.  Pueden ser personales, basadas en experiencias propias o 

compartidas, tales como las concepciones culturales o sociales.  Es importante ser 

conscientes de las concepciones propias, ya que pueden ser limitantes o 



154 
 

enriquecedoras.  La reflexión crítica permite cuestionarlas, analizarlas y actualizarlas, 

para tener una visión más amplia y flexible de la realidad.  

Figura 32 
Subcategoría: concepciones 

 

 

 

 

 

 

 

Dimensión: axiología 

 

Es la rama de la filosofía que estudia los valores.  Se pregunta por la naturaleza 

de los valores, su origen, su fundamento y su relación con la realidad.  Analiza conceptos 

como el bien, el mal, la belleza, la justicia, la verdad y la felicidad.  La axiología busca 

comprender cómo los valores influyen en las decisiones, en la forma de vivir y en la 

construcción de una sociedad.  También explora la relación entre los valores y la ética, 

la moral y la religión. 

Figura 33 
Dimensión: axiología 

 

 

 

 

 

 

 

El código la axiología desde los preceptos bíblicos se centra en la idea de que los 

valores fundamentales son establecidos por Dios.  La Biblia presenta un conjunto de 



155 
 

principios éticos y morales basados en el amor, la justicia, la misericordia y la verdad.  

Estos preceptos se basan en la creencia de que Dios es el creador y el legislador moral, 

y que su voluntad es la fuente de todo valor.  El amor al prójimo, la búsqueda de la justicia 

social, la compasión por los necesitados y la integridad personal son valores centrales 

en la ética bíblica.  La axiología, desde esta perspectiva, busca comprender cómo estos 

preceptos pueden guiar las acciones y decisiones de la vida diaria, de tal manera que se 

viva en sintonía con la voluntad divina.  Gilson Reaño (2023) detalla la evolución de los 

valores, desde la filosofía antigua hasta la contemporánea, al destacar la influencia de 

los preceptos bíblicos en la construcción del mundo axiológico actual.  Subraya la 

importancia de los valores en la educación universitaria y su papel en la formación de 

ciudadanos éticos y responsables.  Los entrevistados opinaron sobre este tema: 

GF-AS6: El significado de axiología desde la perspectiva espiritual va en base al 
amor, al respeto, a la honestidad y, muy importante, destacar y resaltar el amor 
hacia los demás y nosotros mismos, y la humildad en la forma de vivir y compartir 
con los demás. 
GF-AS1: yo entiendo por axiología, desde la perspectiva espiritual, todos y cada 
uno de esos conocimientos que nos imparten en la iglesia que nos dejó Dios y… 
aprendemos de la biblia estudiándola, en el estudio de la biblia ¡eh!… que nos 
sirven para nuestra… nuestra vida espiritual, nuestro comportamiento como 
cristianos como seres humanos. 
 
Respecto con el código la axiología, estudio de los valores, se tiene que es una 

investigación que busca comprender la naturaleza de los valores, de dónde vienen, cómo 

funcionan y cómo afectan a las personas.  Se pregunta por el significado del bien, del 

mal, de la belleza, de la justicia y de la verdad.  La axiología ayuda a reflexionar sobre 

las creencias propias, así como a entender qué es importante para los individuos, de 

manera que se tomen decisiones más conscientes.  Es un mapa que guía en el camino 

de la vida, ayudando a elegir qué rumbo tomar y cuáles valores seguir.  Seijo (2009) 

examinó las principales teorías axiológicas, al enfocarse en la manera en que los valores 

son percibidos como cualidades inherentes e independientes de los actos humanos.  

Utilizó un enfoque simbólico interpretativo y una metodología cualitativa, para explorar la 

naturaleza subjetiva de los valores y su relevancia en la convivencia democrática y la 

administración postmoderna.  Los entrevistados indicaron lo siguiente: 

GF-AS2: Y la axiología es una rama que precisamente estudia y ayuda a entender 
y promover los valores y los juicios de valor, podemos concluir que los valores 



156 
 

moldean nuestro carácter para vivir en sociedad y la axiología nos guía y enseña 
de estos valores. 
GF-AS6: La axiología, desde esa perspectiva espiritual, son las normas a las 
cuales se rige toda buena persona, es lo que alimenta el alma, el espíritu, el ser, 
porque enriquece a la persona. 
  
El código axiología, vivir correctamente brinda un marco para reflexionar sobre lo 

que es importante y valioso; es un compás que orienta en la búsqueda de una vida plena 

y significativa.  Al estudiar los valores, se puede identificar cuáles principios guían y 

cuáles son los objetivos.  La axiología ayuda a comprender el significado del bien, la 

justicia, la verdad y la belleza, y a tomar decisiones que se alineen con estos valores.  

Yáñez Baena (2023) explora las diversas posturas filosóficas, en torno a la concepción 

de los valores, su clasificación y características.  También analiza la jerarquización de 

valores según Max Scheler y la pirámide de Maslow.  Los entrevistados opinaron sobre 

este tema: 

GF-AS5: Desde la perspectiva espiritual, es todo aquello que podemos llamar 
correcto. (todo lo bueno), lo que se entiende a ser un mejor ser o a un mejor hacer.  
Lo que comprende a llevar y o vivir una vida mejor, una vida en paz, una vida 
quizá digna bajo mis términos y agradable ante sí mismo y con los demás. 
GF-AS3: Para mí, el significado de axiología es fortalecimiento de la moral ética; 
dicho de otra manera, una herramienta básica e importante para convivir de una 
manera sana y que todo se desarrolle de una buena manera, para vivir y compartir, 
de forma agradable, con las demás personas y en la sociedad. 
 

Dimensión: significado de la vida 

 

Ésta es una pregunta fundamental que cada persona se hace, en algún momento.  

No existe una respuesta única, ya que el significado es personal y depende de las 

creencias, valores y experiencias.  Algunos encuentran significado en el amor, la familia, 

la creatividad, el servicio a los demás, la búsqueda del conocimiento o la conexión con 

algo más grande que ellos mismos.  El significado de la vida es un camino de exploración 

y descubrimiento personal, donde cada individuo busca su propio propósito y sentido en 

el mundo.  

 
 
 
 



157 
 

Figura 34 
Dimensión: significado de la vida 

 

 

 

 

 

 

 

 

El código la vida como aprendizaje constante es un proceso continuo de 

instrucción.  Desde el momento en que se nace hasta el último día, se está 

constantemente adquiriendo experiencias, conocimientos y habilidades nuevas.  Cada 

desafío, relación, éxito y fracaso enseñan algo valioso.  Este aprendizaje no se limita a 

la adquisición de información académica, sino que abarca todos los aspectos de la 

existencia; incluye emociones, relaciones y la forma en que se conectan con el mundo 

que rodea a las personas.  Un informe de investigación de la UNESCO, Instituto para el 

aprendizaje a lo largo de toda la vida (2023) ofrece una visión global sobre las tendencias 

y prácticas en el aprendizaje a lo largo de la vida; subraya la necesidad de políticas 

educativas que apoyen el desarrollo continuo de habilidades.   

Aviña Godínez et al. (2024) exploraron las posibilidades metodológicas de la 

sistematización de la práctica educativa, en proyectos integradores.  Los autores 

destacan la importancia de combinar habilidades prácticas y teóricas para fomentar una 

interacción democrática, participativa e inclusiva en la educación superior.  La 

investigación subraya la necesidad de reorientar los proyectos educativos hacia la 

construcción social de conocimientos, para combatir las asimetrías e injusticias 

propiciadas por los modelos económicos neoliberales.  Asimismo, Montalván Suárez 

(2016) propone el aprendizaje basado en proyectos formativos integradores, como una 

metodología eficaz para la integración curricular, en la educación superior.  Su trabajo 

enfatiza la combinación de habilidades prácticas y teóricas, que promueven la resolución 

creativa de problemas y la colaboración activa entre estudiantes.  Esta metodología 



158 
 

busca desarrollar competencias específicas y fomentar una participación ética y 

proactiva en la construcción de una sociedad del conocimiento.  Uno de los entrevistados 

expresó: 

GF-AS2: La vida es la oportunidad que Dios nos concede de llegar a este mundo 
y se relaciona con la educación, porque desde el día que la persona nace es un 
constante aprender.  Se inicia en el hogar, luego en un plantel educativo; de esta 
manera, es un constante de renovar conocimientos hasta que la persona muere. 
 
El código la vida es un milagro / regalo de Dios / al servicio de Dios manifiesta que 

ver la vida como un milagro, un regalo de Dios y al servicio de Él, indica una gratitud 

profunda y un sentido trascendente de propósito.  Se considera que la existencia misma 

es un don divino, una oportunidad única para experimentar la vida y crecer 

espiritualmente.  Este enfoque promueve una vida dedicada a la adoración, al servicio a 

los demás y a la búsqueda de la voluntad divina.  La felicidad y el significado se 

encuentran en la conexión con Dios y en la dedicación a su plan.  Beinert (2006) aborda 

la concepción de los milagros desde una perspectiva teológica; destaca que la creación 

misma es un milagro mayor que cualquier evento extraordinario narrado en los 

evangelios.   

Argumenta que la existencia de la vida y el universo son una manifestación de la 

intervención divina, y que cada aspecto de la creación refleja la maravilla y el poder de 

Dios.  Por su parte, Sierra González et al. (2008) exploraron la espiritualidad y la teología, 

desde una perspectiva histórica, antropológica y bíblica.  En su trabajo destacan que la 

vida es un milagro continuo que fluye desde Dios, y que la espiritualidad es una expresión 

de la relación íntima entre el ser humano y lo divino.  La creación y la existencia humana 

son vistas como manifestaciones de la intervención divina, así como la presencia 

constante de Dios en la vida cotidiana.  Los entrevistados indicaron:  

GF-AS2: La vida es un milagro de Dios; la vida es una bendición; la vida es algo 
inexplicable que solo las personas que nos vamos acercando a Dios, día a día, 
vamos comprendiendo esa obra tan maravillosa que hizo nuestro Dios. 
GFAS3: El significado de la vida es un tema muy personal, complejo y reflexivo.  
Que ha originado múltiples debates a lo largo de la historia, respondiéndolo desde 
la parte espiritual la vida es un regalo de Dios, donde nos permite crecer, 
experimentar, convivir y especialmente vivir una vida agradable delante de Dios, 
buscar su presencia, arrepentirse de los pecados que hemos adquirido durante 
nuestra vida y bautizarnos en el nombre de Jesús, ya que según la Biblia (palabra 
de Dios) solo en ese nombre hay salvación y vida eterna. 
 



159 
 

Subcategoría: la existencia humana 

 

La existencia humana es un misterio fascinante y complejo.  Es un viaje único e 

irrepetible, marcado por la conciencia, la capacidad de razonamiento, la experiencia 

emocional y la búsqueda de significado.  Desde el nacimiento hasta la muerte, se transita 

por un proceso de aprendizaje, crecimiento y transformación.  Las relaciones, acciones 

y decisiones moldean la experiencia y dejan una huella en el mundo.  Comprender la 

existencia humana implica explorar su individualidad propia, su conexión con los demás 

y su lugar en el universo.  

Figura 35 
Subcategoría: la existencia humana 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dimensión: formas de vivir 

 

Dimensión: formas de vivir 

 

Es una expresión individual y profundamente personal, moldeada por las 

creencias, valores, experiencias y circunstancias.  Es la manera en que se interactúa con 

el mundo, con los demás y consigo mismo.  Puede ser una búsqueda de la felicidad, el 

éxito, el conocimiento, la espiritualidad o una combinación de estos y otros factores.  La 

forma de vivir refleja las prioridades y define la huella en el mundo.  

 
 



160 
 

Figura 36 
Dimensión: formas de vivir 
 

 

 

 

 

 

 

En cuanto al código ser humano en constante crecimiento y equilibrio, se indica 

que éste, en su esencia, es un individuo en crecimiento constante y búsqueda de 

equilibrio.  Este proceso dinámico implica un aprendizaje continuo, una adaptación a los 

cambios y una integración de experiencias diversas.  El equilibrio no se refiere a una 

condición estática, sino a la capacidad de navegar por las áreas diferentes de la vida 

emocional, física, mental y espiritual; mantiene una armonía interna y una adaptación 

flexible al entorno.  Sen (1999) propone un enfoque de desarrollo humano que va más 

allá del crecimiento económico.   

Argumenta que el desarrollo verdadero debe centrarse en la expansión de las 

libertades y capacidades de las personas, al permitirles vidas que valoren.  Este enfoque 

holístico incluye dimensiones físicas, mentales, emocionales y sociales, lo que promueve 

el crecimiento personal y el equilibrio emocional.  Nussbaum (2011) complementa el 

trabajo de Sen al desarrollar un marco teórico que identifica las capacidades esenciales, 

que las personas necesitan para vivir plenamente.  Enfatiza la importancia de un enfoque 

integral que aborde las necesidades físicas, emocionales y sociales, y promueva el 

bienestar y el desarrollo personal en un contexto holístico.  Uno de los entrevistados 

indicó lo siguiente: 

GF-AS4: el ser humano es un ser que está en constante crecimiento con relación 
a lo que no conoce, lo que desea descubrir y lo que cree conocer, pero que 
continúa estudiando conforme a las necesidades de la sociedad.  Es muy 
importante que esta parte en nuestra vida espiritual siempre permanezca viva, 
permanezca constante, permanezca eficiente, pero no de una forma egoísta; es 



161 
 

decir, pensando en mí yo, sino siempre pensando también en las demás 
personas, en la sociedad en la que vivo, en las personas con las que comparto la 
vida que me tocó. 
 
La existencia humana y espiritualidad están profundamente interconectadas.  

Para muchos, la espiritualidad proporciona un marco para comprender el significado de 

la vida, encontrar propósito y conectar con algo más grande que cada persona.  Esta 

conexión puede manifestarse a través de la religión, la meditación, la naturaleza o 

cualquier otra práctica que fomente la introspección y la búsqueda de sentido.  La 

espiritualidad ofrece consuelo, guía y un sentido de pertenencia, que enriquece la 

experiencia de la existencia humana.  Palacio Vargas (2015) argumenta que la 

espiritualidad es una fuerza interna que dinamiza las dimensiones del ser humano.   

Según él, la espiritualidad permite a las personas encontrar un sentido más 

profundo de su existencia, y promueve la felicidad y el desarrollo personal.  Este enfoque 

sugiere que la espiritualidad es esencial para el bienestar integral del ser humano, ya 

que influye positivamente en su percepción de la vida y su propósito.  Vidal Arizabaleta 

(2019) explora la manera en que la espiritualidad puede contribuir a la felicidad humana 

y a la armonía social.  Sostiene que les permite, a las personas, conectar con una 

dimensión trascendental de la existencia, lo que ayuda a encontrar un propósito y 

significado en la vida.  Este enfoque holístico de la espiritualidad promueve el crecimiento 

personal y el equilibrio emocional; integra aspectos físicos, mentales y espirituales.  

Algunos de los entrevistados del grupo focal, indicaron lo siguiente: 

GF-AS1: La existencia humana es algo que no tiene explicación; la existencia del 
hombre se va entendiendo, a la medida que nosotros vamos mejorando la relación 
con Dios.  De ese modo comprendemos, poco apoco, los misterios de este mundo; 
por otro lado, el hombre cuando ya se tira al ruedo necesita capacitarse y 
formarse, para ahora sí ser una persona con valores y formación. 
GF-AS3: La existencia humana, desde lo espiritual, parte con el hecho de 
considerar fielmente que el hombre es creado por Dios y que es Dios el que le 
permite día a día estar en la tierra y realizar sus diversas actividades, necesarias 
para la vida humana.  Además, esa existencia humana también lleva un trasfondo 
en la forma como se concibe el propósito para el cual el hombre fue creado y la 
importancia de encaminar esa existencia humana a depender completamente de 
Dios y a servirle a Él. 
 
El código convivir en armonía implica construir relaciones basadas en el respeto, 

la empatía y la comprensión mutua.  Requiere tolerancia, comunicación efectiva y la 



162 
 

capacidad de resolver conflictos, de manera constructiva.  Es un proceso continuo que 

exige compromiso y esfuerzo por parte de todos los involucrados; busca el bienestar 

común y la creación de un ambiente positivo y colaborativo.  Sobre este particular, López 

y Arufe (2021) exploraron la manera en que el aprendizaje y la convivencia forman un 

binomio social crucial en contextos educativos, al destacar la importancia de la inclusión 

social y la resolución pacífica de conflictos.  Uno de los entrevistados indicó: 

GF-AS2: he aplicado la responsabilidad que se me ha enseñado, para realizar mis 
tareas u obligaciones que se me adjudican en el diario vivir, el respeto para con 
mis padres y demás.  Desde la parte espiritual se nos manda a honrar a nuestros 
padres, porque esto nos alargará la vida en la tierra y, desde la parte secular, nos 
invitan a respetar, porque es lo correcto para con los demás, buscando así recibir 
ese mismo respeto de las demás personas. 

 

Dimensión: acciones 

   

Son los actos concretos que se realizan; es decir, las manifestaciones externas 

de intenciones y decisiones.  Son el resultado de pensamientos, sentimientos y 

motivaciones, y tienen consecuencias en las personas y en su entorno.  Las acciones 

moldean la realidad, construyen relaciones y definen quiénes son las personas. 

Figura 37 
Dimensión: acciones  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El código vivencias del acompañamiento espiritual representa las experiencias 

profundamente personales y transformadoras.  Implica un proceso de crecimiento 

interior, guiado por la reflexión, la introspección y la conexión con una fuerza superior o 



163 
 

un sentido de propósito trascendente.  Estas experiencias pueden incluir momentos de 

paz, claridad, sanación emocional y un fortalecimiento de la fe o la creencia personal.  

Nogueira (2015) estudió la manera en que la espiritualidad puede influir positivamente 

en el bienestar subjetivo y psicológico de las personas.  Argumenta que la espiritualidad, 

al ser una dimensión intrínseca de la personalidad, contribuye a una mayor satisfacción 

con la vida y a una mejor salud mental. 

Este enfoque sugiere que la espiritualidad puede ser un factor protector contra el 

estrés y la depresión, por cuanto promueve un sentido de propósito y conexión con algo 

más grande que las personas mismas.  Krmpotic (2016) analiza la forma en que la 

espiritualidad puede mejorar la calidad de vida de las personas.  Sostiene que aquella 

proporciona un marco para entender y enfrentar los desafíos de la vida, lo que puede 

llevar a una mayor resiliencia y bienestar general.  Este enfoque holístico considera a la 

espiritualidad como una parte integral del bienestar humano, que influye en la percepción 

de la vida y en la capacidad de las personas, para que encuentren significado y 

satisfacción.  Entre los aportes de los entrevistados se tienen los siguientes: 

GF-AS6: Me ha ayudado poque en muchas ocasiones, me quiero desahogar y 
cuando me siento angustiada, hablo con un guía en la congregación, el cual me 
ha ayudado y me deja con más tranquilidad. 
GF-AS3: Yo, al empezar este camino espiritual, no conocía muchas cosas; por 
ejemplo, a veces no oraba mucho o no era muy diligente hacia mi servicio a Dios; 
había muchas cosas que desconocía, pero muchos hermanos se acercaban a mí 
y me aconsejaban y me enseñaban y eso me fortalecía.  Ahora, con ese 
acompañamiento, comienzo a orar, por todas esas vivencias que ellos me 
contaban; empezaba a entender la importancia de la oración y lo que no conocía, 
ellos me lo aclaraban y mi aprendizaje, mi vida espiritual es mejor. 
GF-AS2: Primero, parto de manifestar que considero que hay dos 
acompañamientos espirituales, el que hace nuestro Dios directamente y el que es 
por parte de una persona que Dios la usa, para que nos haga dicho 
acompañamiento. 
GF-AS6: En mi caso, tengo muchas vivencias acerca del acompañamiento 
espiritual; una de ellas fue cuando sentía que mis fuerzas como persona, 
desfallecían; sentía que no estaba completamente metida en Dios, que estaba era 
como fría y no sabía cómo salir de ese estado.  Pero, llegó mi Dios y comenzó a 
hablar de distintas maneras y a dejarme sentir que estaba conmigo, además de 
mostrarme cómo podía hacer para volver a levantarme y, de verdad, así pasó, las 
cosas comenzaron a cambiar y ello ha ido marchando mucho mejor ahora. 
 



164 
 

El código reflexión sobre los dilemas de la vida cotidiana es un proceso crucial 

para el crecimiento personal.  Permite analizar las situaciones complejas que se 

enfrentan, considerar perspectivas diferentes y consecuencias posibles de las acciones.  

A través de la reflexión, se pueden identificar valores, prioridades y creencias, lo que 

ayuda a tomar decisiones más conscientes y alineadas con los propósitos.  Vidal 

Arizabaleta (2019) investigó acerca de la forma en que los principios éticos pueden 

aplicarse a situaciones cotidianas, que proporcionarán herramientas prácticas para la 

toma de decisiones éticas.  El aporte de uno de los entrevistados señaló: 

GF-AS3: en lo que respecta a mi vida y a lo que yo realizo diariamente, me 
encuentro expuesta a muchas situaciones de estrés, situaciones en las cuales 
puedes simplemente verme vulnerada en mi intimidad e inclusive se puede ver 
afectada mi forma de razonar con relación a situaciones, eventos o conflictos, en 
los cuales yo me pueda ver involucrada.  Cabe resaltar que, por ejemplo, en la 
carrera de Derecho tenemos muchas cosas y tips dados por maestros, no muy 
moralmente aceptables, los cuales me llevan a reflexionar y verme impedida, en 
todo caso, con relación a cosas que me puedan involucrar y traer una mala 
introspección, que me puedan dañar mi vida espiritual e, inclusive, me pueda 
desmejorar de alguna forma una relación que tengo ya con Dios. 
  
Finalmente, el código hacer el bien a otras personas es un acto de generosidad y 

compasión que enriquece, tanto a quien lo recibe como a quien lo realiza.  Puede 

manifestarse de formas diversas, desde gestos pequeños de amabilidad hasta acciones 

de gran impacto social.  El bien puede ser material, emocional o espiritual, y su efecto 

trascendental radica en la creación de conexiones positivas y en la construcción de una 

sociedad más justa y solidaria.  Nussbaum (2011) exploró la ética del cuidado y la manera 

en que ésta puede aplicarse en contextos sociales diferentes, para promover el bienestar 

de las personas, al destacar la importancia de la empatía y la solidaridad.  El aporte de 

un entrevistado en el grupo focal, señala lo siguiente: 

GF-AS1: si nos ponemos a ver, cada acción tiene una reacción y si esa acción 
que nosotros vamos a llevar nos favorece a nosotros, por qué no también 
favorecer a las personas que están a nuestro alrededor, bien sea que nosotros 
tengamos algo que le podamos dar a alguien o a alguien que le haga falta algo 
que nosotros tenemos. 
 
En la tabla 7 se presentan las dos (2) categorías del grupo focal, con su concepto 

integrador. 

 



165 
 

Tabla 7 
Categorías con su concepto integrador 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Después de este proceso, donde emergen estas cuatro (4) categorías, con sus 

respectivos conceptos integradores, se puede notar que las dos (2) primeras son el 

resultado de lo expresado en las entrevistas en profundidad de los maestros y pastores, 

y las dos (2) últimas por los feligreses del grupo focal.  Asimismo, se encuentra similitud 

entre la concepción axiológica desde la visión de los maestros y pastores y los saberes 

axiológicos, como también entre la educación desde la iglesia y la educación desde las 

congregaciones, con sus respectivos conceptos integradores.  En función de lo 

observado, surgen dos (2) ejes temáticos emergentes: 1. Concepción axiológica desde 

la visión de los maestros y pastores; y 2. La educación desde las congregaciones.  Se 

presentan en la tabla 8. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Categoría Concepto integrador

La educación desde las

congregaciones

Cubre tres (3) grandes elementos, a saber: la iglesia

como formadora , el desarrollo espiritual y la 

integración educación y espiritualidad . La iglesia

como formadora abarca enseñanzas bíblicas que

permiten comprender la relación entre educación y

valores, para tener una visión mejor de estos últimos,

por parte de los miembros o feligreses.

Debe ser coherente con el desarrollo espiritual, para

una meditación adecuada que ayude a la comprensión de 

sí mismo y permita una integración educación y

espiritualidad, sobre la vida cotidiana y la formación

espiritual.

Saberes axiológicos

Estos cubren dos (2) grandes elementos, que son:

concepciones y la existencia humana . Las

concepciones abarcan a la axiología como una forma de

encontrar el significado de la vida. Se comprende la

razón de la existencia humana, al entender las formas de

vivir y las acciones que se deben llevar a cabo.



166 
 

Tabla 8 
Ejes temáticos emergentes 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Categoría Concepto integrador Eje temático emergente

Concepción axiológica desde la

visión de los maestros y pastores

Abarca dos (2) grandes aspectos: saberes axiológicos

y la influencia de la concepción axiológica . Por

consiguiente, en los saberes axiológicos se enmarcan

concepciones que dan luces para la definición de

principios éticos y morales. Se resalta su importancia

para, de esta forma, establecer su diferencia que

permita compararlos. Los principios morales son

inmutables pues son preceptos éticos para el buen vivir.

Todo lo anterior permite que se adquiera sentido de

pertenencia, para identificarse con la organización. De

esa manera se mostrará compromiso con la comunidad,

mediante la vocación de servicio, amor al prójimo,

respeto mutuo, por la familia, y solidaridad. Ello

contribuye a la salvación de las almas, mediante la

compasión y el perdón.

La coherencia entre la prédica y el hacer, mediante el

cultivo de los valores humanos, permite actuar

conforme a lo aprendido, para sostener unas relaciones

laborales armónicas, con todas las personas.

Las concepciones sirven de iluminación para

comprender los principios éticos y morales, al tener

pertenencia por la comunidad y expresar amor por las

personas. Esto permite encontrar sentido a la existencia

en la Tierra.

Saberes axiológicos

Cubren dos (2) grandes elementos: concepciones y la

existencia humana . Las concepciones abarcan a la

axiología como una forma de encontrarle significado a

la vida. Es la forma en que se comprenderá la razón de

la existencia humana, al entender las formas de vivir y

las acciones que se deben llevar a cabo.  

Educación desde la iglesia

Comprende dos (2) grandes elementos: desarrollo 

espiritual y la experiencia de enseñanzas y

aprendizaje en la congregación . El desarrollo

espiritual envuelve la enseñanza religiosa, la

transformación del ser, la Palabra de Dios que ha

influido desde la niñez, los valores sólidos basados en

el Evangelio y la Biblia, y la educación desde la

Palabra. Se debe ser

coherente con la práctica de valores, con la experiencia

de la presencia y la voluntad de Dios, al tomar en

cuenta a la religión como enseñanza para el aprendizaje

de la vida, para poder vivir desde los valores morales.

Las experiencias de enseñanza y aprendizaje de la

congregación vienen dadas por el liderazgo de un pastor

o maestro, quien es el mediador empático. La acción de

ese maestro y pastor debe tener coherencia entre lo que

predica y su acción de vida. Se manifiesta a través de

la oración para pedir sabiduría para la comunicación

con Dios, para el deseo del alma, y la meditación. De

esta manera se puede hacer una relación entre la oración 

y la meditación y brindar ceremonias que fortalezcan

una meditación reflexiva, para tener un mejor

conocimiento del ser.

La enseñanza de la Palabra de Dios, impartida por

maestros y pastores, se constituye en el pilar donde

deben estar edificados los feligreses, máximo si hay

coherencia entre lo que se hace y dice.

La educación desde las

congregaciones

Contiene tres (3) grandes elementos: la iglesia como

formadora , el desarrollo espiritual y la integración 

educación y espiritualidad . La iglesia como

formadora abarca enseñanzas bíblicas, que permiten

comprender la relación entre educación y valores, para

tener una visión mejor de estos últimos, por parte de sus

miembros o feligreses.

Debe ser coherente con el desarrollo espiritual, para

una meditación adecuada, que ayude a la comprensión

de sí mismo, permita una integración educación y

espiritualidad, sobre la vida cotidiana y la formación

espiritual.



167 
 

Con esta triangulación se puede ver el muestreo teórico, la fiabilidad en esta tesis, 

como criterio de rigor científico, la deconstrucción, la cual permitió hacer la construcción 

de estos dos (2) ejes emergentes, los cuales se sintetizan de la manera siguiente, que 

se presenta en la figura 38. 

Figura 38 
Muestreo teórico 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dos ejes temáticos emergentes 

Las concepciones sirven de iluminación 

para comprender los principios éticos y 

morales, al tener pertenencia por la 

comunidad y expresar amor a la persona 

humana.  Esto permite que se le encuentre 

sentido a la existencia en la Tierra 

La enseñanza de la palabra de Dios, impartida 

por maestros y pastores, se constituye en el 

pilar donde deben estar edificados los 

feligreses, máxime si hay coherencia entre lo 

que se hace y dice. 



168 
 

CAPÍTULO V 

 

Teorización 

 

Nuevos elementos teóricos de la concepción axiológica, desde la perspectiva 
espiritual del ser humano 

 

El presente estudio ha permitido reconstruir los saberes que poseen los feligreses, 

los maestros y pastores de las congregaciones de Quibdó, Chocó, Colombia, sobre la 

concepción axiológica, desde la perspectiva espiritual del ser humano.  Lo que ha surgido 

de todo este proceso de análisis con el uso de la teoría fundamentada, investigación 

cualitativa, paradigma epistémico y el enfoque socio crítico, son dos (2) grandes ejes 

temáticos.  El primero se refiere al estudio sobre la concepción axiológica desde la 

perspectiva espiritual del ser humano dentro de la educación brindada por la Iglesia 

Pentecostal.  Ello ha consentido un acercamiento profundo a la manera en que los 

principios éticos y morales configuran no solo la vida de los creyentes, sino también su 

integración con la comunidad y su propósito existencial.  La enseñanza de la Palabra de 

Dios, cimentada en la coherencia y el testimonio de quienes la imparten, se erige como 

el pilar fundamental en la formación de una conciencia cristiana, comprometida con el 

amor al prójimo y la transformación social.  De ello se desprenden: 

 

Las concepciones como iluminación para la vida y la comunidad 

 

La experiencia del investigador, como pastor de la Iglesia Pentecostal Unida de 

Colombia, en Quibdó, Chocó, por más de veinte (20) años, le ha facultado para ser 

testigo del impacto que la formación axiológica tiene, en la vida de los creyentes.  La 

ética cristiana no se limita a un conjunto de normas rígidas; por el contrario, es una 

revelación progresiva que da sentido a la existencia en la tierra.  La comunidad creyente-

feligreses, al interiorizar estos valores, encuentra en ellos una guía que orienta sus 

acciones, su relación con los demás y su sentido de pertenencia con la iglesia y la 

sociedad.   



169 
 

El amor a la persona humana es una manifestación genuina del evangelio de 

Cristo.  Cuando los creyentes comprenden que la esencia del mensaje divino se 

encuentra en la entrega y el servicio desinteresado, la concepción axiológica trasciende 

la teoría, para convertirse en un estilo de vida.  En este sentido, las enseñanzas de 

nuestro Señor Jesucristo resuenan con fuerza: “amar al prójimo como a ti mismo.”  Es lo 

máximo en la vida y da sentido completo a quienes habitan la Tierra.  En otras palabras, 

cuando el amor es el fundamento de las decisiones propias, todo lo demás se alinea con 

la voluntad de Dios. 

 

La enseñanza de la palabra como fundamento de vida 

 

El papel de los pastores y maestros, dentro de la iglesia, es crucial para la 

transmisión de los principios axiológicos.  No se trata solamente de exponer doctrinas o 

versículos bíblicos, sino de modelar un estilo de vida, donde la coherencia entre lo que 

se dice y se hace sea evidente.  La enseñanza pierde su poder transformador cuando no 

está respaldada por el testimonio del maestro.  La credibilidad de la iglesia depende de 

esta congruencia, pues como bien afirmó el apóstol Pablo: “toda la Escritura es inspirada 

por Dios y útil.”  Es adecuada para enseñar, redargüir y corregir en justicia; este 

compromiso se traduce en una vida íntegra, orientada por la enseñanza sana, que tiene 

presentes la palabra y las vivencias prácticas.  Durante la labor pastoral del investigador, 

éste ha presenciado la manera en que la enseñanza efectiva no solo forma 

intelectualmente a los feligreses, sino que impacta en sus corazones y sus vivencias 

diarias.  La Palabra de Dios es viva y eficaz, pero requiere de instrumentos idóneos para 

ser transmitida.   

La educación axiológica dentro de la iglesia, entonces, no puede ser un discurso 

vacío; debe estar impregnada de experiencias, testimonios y vivencias que refuercen su 

veracidad.  En ese sentido, la vida y el testimonio del investigador son elementos fuertes 

del poder transformador que tiene la palabra, en favor de la feligresía y de las personas.  

Las concepciones sirven de iluminación para comprender los principios éticos y morales, 

al tener pertenencia por la comunidad y expresar amor a las personas.  Esto le encuentra 

sentido a la existencia en la Tierra.  También ha sido testigo, el investigador, en todos 



170 
 

estos años que ha compartido con las comunidades en el trabajo misional y 

evangelizador, que no puede ser ajeno a sus necesidades, ni desconocer el contexto en 

que ellos y las poblaciones viven.  Por el contrario, la empatía, la identificación y la 

diligencia en conocer el estado de sus ovejas, la unión con el pueblo le ha concedido que 

pueda fluir en beneficio de las personas. 

Por ello y muchas otras razones, sin lugar a dudas, en la vida es de suma 

importancia sentar bases sólidas, definir conceptos y formar a las personas, pues la 

sociedad es el resultado de lo que se recibe en el hogar y el comportamiento es un reflejo 

de lo aprendido.  En las congregaciones, el investigador ha visto esto, durante los años 

de vivencias que tiene como feligrés, líder y Pastor.  Atiende a personas de estratos y 

niveles educativos diferentes; a todos les enseña la Palabra; comienza con un proceso 

de repensar o desaprender, pues ellos tienen concepciones o formas de apreciar la vida 

y resolver los problemas que se presentan, de manera violenta, lo que causa 

complicaciones mayores, en lugar de soluciones.  Pero, con el paso del tiempo se 

encauzan en el modelo de Dios y se convierten en personas de bien, útiles a la sociedad. 

Es precisamente, en ese momento, donde la enseñanza de la Palabra juega y 

desempeña un papel preponderante, para iluminar la vida de las personas; se modifican 

las apreciaciones con las que han convivido y se implanta una semilla nueva, buena y 

sana, la cual permite entender el sentido verdadero de la vida, ordenar y priorizar, 

dándole importancia a los valores reales.  Es, de esta manera, cuando el amor de Dios 

llena el corazón del hombre, provee amor para su prójimo y se aflora la pertenencia por 

las comunidades; este amor está fuera del corazón.  La enseñanza de la palabra de Dios, 

impartida por maestros y pastores, se constituye en el pilar donde deben estar edificados 

los feligreses, máxime si hay coherencia entre lo que se hace y dice. 

 

La enseñanza de la palabra de Dios y la coherencia en el liderazgo espiritual 

 

La experiencia del investigador, como pastor de la Iglesia Pentecostal Unida de 

Colombia en Quibdó, Chocó, le ha servido para comprender que la enseñanza de la 

Palabra de Dios no es un simple acto de instrucción, sino el fundamento sobre el cual se 

edifica la vida espiritual de cada creyente.  Sin embargo, esta enseñanza solo tiene 



171 
 

impacto real cuando se imparte con coherencia entre lo que se predica y lo que se vive.  

En ese sentido, en la Biblia Reina Valera (1960) es clara la importancia de la enseñanza, 

como pilar del crecimiento espiritual; en Efesios 4,11-12, el apóstol Pablo afirma: “Y él 

mismo constituyó a unos, apóstoles; a otros, profetas; a otros, evangelistas; a otros, 

pastores y maestros, a fin de perfeccionar a los santos para la obra del ministerio, para 

la edificación del cuerpo de Cristo.”  (p. 1).  Aquí se resalta el propósito de la enseñanza: 

perfeccionar a los creyentes, fortalecer su fe y capacitarlos para servir a Dios.  No 

obstante, este proceso no puede estar desligado del ejemplo de quienes enseñan. 

 

El reto de la coherencia: la vida del maestro y del pastor como testimonio vivo 

 

Uno de los mayores desafíos que enfrentan los líderes espirituales es mantener 

una coherencia, entre el mensaje que se predica y la forma en que se vive.  La enseñanza 

de la Palabra de Dios no puede ser simplemente teórica; debe reflejarse en las acciones, 

palabras y decisiones diarias.  Un líder que predica santidad, pero vive en desorden 

moral; que habla de amor, pero trata con indiferencia a los demás; que exige 

compromiso, pero él mismo es negligente; no solamente pierde autoridad, sino que 

destruye la confianza de la comunidad de fe y obstaculiza el crecimiento espiritual de los 

creyentes.  Jesús confrontó esta realidad en los fariseos, cuando les dijo, según la Biblia 

Reina Valera (1960), en Mateo 23,3: “Así que, todo lo que os digan que guardéis, 

guardadlo y hacedlo; mas no hagáis conforme a sus obras, porque dicen, y no hacen.”  

(p. 1).  Este mensaje continúa vigente en la actualidad; no basta con tener conocimiento 

bíblico o capacidad para comunicarlo; la enseñanza verdadera se fortalece con un 

testimonio de vida que refleje los valores del Reino de Dios. 

 

La enseñanza de la palabra como formación axiológica 

 

En la Iglesia Pentecostal, se entiende que la enseñanza bíblica no es solamente 

una transferencia de conocimientos doctrinales, sino una formación axiológica; es decir, 

una enseñanza de valores y principios que moldean la conducta de los creyentes.  Ello 

es, precisamente, lo que el investigador ha comunicado a sus feligreses en la 



172 
 

congregación local, donde ejerce sus funciones como pastor, pues el evangelio es 

práctico.  La santidad, la humildad, el servicio, la justicia y el amor no son conceptos 

abstractos, sino valores que deben vivirse y practicarse.  En este sentido, los pastores y 

maestros juegan un papel clave, pues su ejemplo es la mayor herramienta pedagógica. 

Un maestro que vive lo que predica, no solo enseña con palabras, sino con 

hechos; su vida misma se convierte en una inspiración y un modelo para la comunidad.  

La coherencia en el liderazgo genera confianza y permite que los feligreses puedan 

asumir la fe con convicción, al verla reflejada en la vida de sus líderes espirituales.  Es 

una lucha constante como líder, persona, pastor, creyente, pues de nada sirve enseñar 

a otros, de acuerdo con el Apóstol Pablo y, finalmente, ser eliminado por falta de 

coherencia. 

 

El impacto de la enseñanza coherente en la vida de la Iglesia 

 

En sus años de ministerio en Quibdó, Chocó, Colombia, el investigador ha visto 

cómo las congregaciones florecen, cuando la enseñanza de la Palabra se imparte con 

coherencia.  En estos casos, la iglesia: 

• Fortalece su identidad espiritual. 

• Desarrolla creyentes maduros, con principios sólidos. 

• Se convierte en un agente de transformación en la comunidad. 

Por el contrario, cuando hay incoherencia en la enseñanza, se generan: 

• Dudas y desconfianzas en los creyentes. 

• Desánimo y pérdida de credibilidad en la iglesia. 

• Desviaciones doctrinales que pueden llevar a errores espirituales. 

Es por eso que la enseñanza de la Palabra de Dios debe estar respaldada por 

una vida de integridad.  Los pastores y maestros están llamados a ser guías confiables, 

modelos de fe y ejemplo de vida cristiana.  Desde esa perspectiva, el mejor camino es 

edificar sobre el fundamento correcto.  La enseñanza de la Palabra de Dios es el pilar de 

la vida cristiana y, como tal, debe impartirse con compromiso, convicción y testimonio.  

No se trata solamente de hablar de Dios, sino de vivir conforme a su voluntad, pues es 



173 
 

en la coherencia donde se encuentra la verdadera autoridad espiritual.  De acuerdo con 

la Biblia Reina Valera (1960), Jesús lo dejó claro en Mateo 7,24-25: 

Cualquiera, pues, que me oye estas palabras, y las hace, le compararé a un 
hombre prudente, que edificó su casa sobre la roca.  Descendió lluvia, y vinieron 
ríos, y soplaron vientos, y golpearon contra aquella casa; y no cayó, porque estaba 
fundada sobre la roca.  (p. 1) 
 
El desafío del investigador, como pastor y maestro, es ser ese hombre prudente, 

que edifica a la iglesia sobre el fundamento sólido de la Palabra de Dios, con una 

enseñanza respaldada por una vida de ejemplo y testimonio.  Precisamente, sobre este 

aspecto, el Señor Jesús quien es el maestro por excelencia primero hizo y luego enseñó, 

pues el ejemplo es contundente y efectivo, en los procesos de enseñanzas de la palabra 

de Dios.  Éste es un trabajo donde es menester agotar los procesos, ser constantes, 

disciplinados, confiados en que la semilla que se siembra con amor, en los corazones de 

los feligreses, finalmente dará su resultado.   

En este mismo orden, al considerar lo anterior y desde las posturas del autor, 

pastores, maestros, líderes y feligreses se evidenciaron, a través del grupo focal y las 

entrevistas en profundidad, respuestas individuales que se conectaron como un cúmulo 

de conocimientos, experiencias, creencias, valores y pensamientos, en torno a los dos 

(2) grandes ejes mencionados.  Todo esto permite repensar y precisar lo siguiente, 

respecto con lo que ha surgido de todo el proceso investigativo: 

1. Hacia una axiología espiritualizada: un nuevo marco teórico.  Tradicionalmente, 

la axiología se ha desarrollado dentro de dos (2) grandes corrientes: la filosófica, 

centrada en la reflexión sobre los valores, y la sociológica, enfocada en cómo 

estos valores son interiorizados y aplicados en las sociedades.  No obstante, la 

axiología espiritualizada propone una integración que reconoce la dimensión 

trascendental del ser humano, donde los valores no solo surgen de una 

construcción social, sino también de una conexión con lo divino.  Desde esta 

perspectiva, los valores como el amor, la justicia y la misericordia no son 

simples categorías conceptuales, sino principios vivos que rigen la existencia 

del creyente y le otorgan propósito. Aquí se puede teorizar sobre un nuevo 

paradigma axiológico, que integre la teología con la reflexión ética, y trascienda 

la moralidad convencional, para vincularla con la revelación espiritual. 



174 
 

2. La interiorización axiológica como experiencia transformadora.  Uno de los 

nuevos elementos teóricos en esta concepción axiológica es que la adquisición 

de valores no es solo un proceso educativo o social, sino una vivencia espiritual.  

La experiencia de fe tiene la capacidad de moldear la cosmovisión y las 

prácticas morales de los creyentes, de una manera más profunda que cualquier 

otro sistema de valores. 

Desde la experiencia del investigador como pastor, ha observado la manera en 

que la conversión espiritual genera una reestructuración axiológica, donde los valores 

dejan de ser normas impuestas para convertirse en convicciones arraigadas en la 

relación personal con Dios.  En este sentido, se puede postular la existencia de tres (3) 

niveles de apropiación axiológica en la vida cristiana: 

1. Axiología doctrinal.  (Valores aprendidos por la enseñanza de la Palabra). 

2. Axiología vivencial.  (Valores internalizados a través de la experiencia de fe). 

3. Axiología trascendente.  (Valores asumidos como un estilo de vida que impacta 

a la comunidad). 

Esta estructura permite argumentar que el desarrollo de la moral cristiana, no es 

solo cuestión de aprendizaje intelectual, sino que implica una transformación interior, 

impulsada por la espiritualidad. 

3. La coherencia axiológica como piedra angular del liderazgo espiritual.  Otro 

nuevo elemento teórico, dentro de esta construcción, es la necesidad de coherencia 

entre la enseñanza axiológica y la práctica de los líderes espirituales.  En el contexto de 

la Iglesia Pentecostal, el valor de la enseñanza no radica solo en su contenido doctrinal, 

sino en la vivencia real de los principios predicados.  Desde esta óptica, se puede 

sostener que la transmisión de valores no depende solo del discurso, sino del testimonio.  

Si los líderes eclesiales viven conforme a los principios que enseñan, la comunidad 

interioriza la axiología cristiana de una manera más efectiva y genuina.  Esto abre la 

posibilidad de conceptualizar una axiología del testimonio, donde el ejemplo personal se 

convierte en el vehículo más poderoso de enseñanza moral y espiritual dentro de la 

iglesia. 

4. La axiología pentecostal como sistema dinámico.  Finalmente, otro nuevo marco 

teórico que se desprende de esta reflexión, es la idea de que la axiología dentro de la 



175 
 

iglesia no es estática, sino un sistema dinámico en evolución constante.  Aunque los 

valores fundamentales del evangelio permanecen inalterables, la manera en que son 

comprendidos y aplicados varía según el contexto cultural, histórico y social de los 

creyentes. 

Aquí se puede explorar la relación entre axiología y contexto, al analizar la manera 

en que los principios cristianos deben ser contextualizados, sin que pierdan su esencia 

espiritual.  Esto permite teorizar sobre la adaptabilidad de los valores espirituales, al 

establecer un puente entre la tradición doctrinal y las necesidades actuales de la 

comunidad cristiana.  Estos elementos teóricos permiten ampliar la comprensión de la 

axiología espiritual, al situarla no solo como una disciplina filosófica, sino como una 

experiencia de vida en la que los valores cristianos transforman al ser y a la comunidad.  

Así, la Iglesia Pentecostal no solo se convierte en un espacio de enseñanza doctrinal, 

sino en un laboratorio de transformación axiológica, donde los valores se aprenden, se 

experimentan y se proyectan en la sociedad. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



176 
 

CAPÍTULO VI 

 

Aspectos conclusivos 

 

Se partió del objetivo siguiente: Generar elementos teóricos de la concepción 

axiológica desde la perspectiva espiritual del ser humano, dentro de la educación 

brindada por la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia, en el Departamento del Chocó.  

A partir de allí, se plantearon tres (3) objetivos específicos, para que esas acciones 

pudieran determinar ese gran objetivo planteado, se aplicó la técnica de investigación 

entrevista en profundidad.  Esta unidad hermenéutica generó el primer eje temático 

denominado las concepciones sirven de iluminación para comprender los principios 

éticos y morales, al tener pertenencia por la comunidad y expresar amor por las 

personas.   

Esto permite encontrar sentido a la existencia en la Tierra.  En ese sentido, al 

revisar el primer objetivo específico nombrado Identificar los saberes que poseen los 

feligreses, los maestros y pastores de las congregaciones de Quibdó, Chocó, de la 

Iglesia Pentecostal Unida de Colombia, sobre la concepción axiológica desde la 

perspectiva espiritual del ser humano, se aplicó la técnica de investigación entrevista en 

profundidad.  Esta unidad hermenéutica generó el primer eje temático ya mencionado.   

 

Conclusión del proceso de identificación de saberes axiológicos en feligreses, 
maestros y pastores 

 

A lo largo de esta investigación, y mediante la aplicación de la técnica de entrevista 

en profundidad, se identificaron los saberes que poseen los feligreses, maestros y 

pastores de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia en Quibdó, Chocó, en relación con 

la concepción axiológica desde la perspectiva espiritual del ser humano.  Este proceso 

reveló que la comprensión axiológica dentro de la comunidad de fe no es homogénea, 

sino que está influenciada por factores como la formación bíblica, la experiencia personal 

y la interacción con el contexto social y cultural del Chocó.  No obstante, se determinaron 

dos (2) hallazgos fundamentales que surgieron de las narrativas de los participantes: 



177 
 

1. La axiología espiritual está profundamente ligada a la enseñanza bíblica y a la 

vida comunitaria. 

2. La pertenencia a la comunidad de fe fortalece la vivencia de valores cristianos.  

El amor a las personas es el eje central de la práctica axiológica. dentro de la 

iglesia. 

Para el segundo objetivo nombrado Analizar la concepción axiológica desde la 

perspectiva espiritual del ser humano en los feligreses, los maestros y pastores de las 

congregaciones de Quibdó, Chocó, de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia, se 

aplicó la técnica grupo focal. 

 

Conclusión de la concepción axiológica desde la perspectiva espiritual de los 
feligreses, maestros y pastores de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia en 
Quibdó, Chocó 
  

Los hallazgos de esta unidad hermenéutica revelaron que la enseñanza de la 

Palabra de Dios es el pilar sobre el cual deben edificarse los creyentes, pero su impacto 

y legitimidad dependen de la coherencia entre lo que se predica y lo que se vive.  Este 

aspecto se convirtió en un factor determinante, de la manera en que la comunidad 

percibe y adopta los valores cristianos, en su vida cotidiana.  A partir del análisis 

realizado, se destacan tres (3) elementos fundamentales: 

1. La enseñanza de la Palabra de Dios como fundamento axiológico.  Se identificó 

que los valores éticos y morales en la comunidad de fe no surgen de postulados 

filosóficos abstractos, sino que están anclados en las Escrituras.  La Biblia es 

reconocida como la fuente principal de orientación axiológica y el medio, a 

través del cual, se modela el carácter de los creyentes. 

2. El papel de los maestros y pastores en la transmisión de valores.  La comunidad 

de fe ve, en sus líderes espirituales, el modelo de referencia para vivir los 

principios cristianos.  Su labor docente y pastoral no solo consiste en impartir 

conocimiento bíblico, sino en ser testimonio vivo de lo que predica, pues la 

enseñanza se fortalece cuando se acompaña con el ejemplo. 

3. La coherencia entre la enseñanza y la práctica como requisito para la edificación 

espiritual.  Se evidenció que la falta de coherencia entre el mensaje y la 



178 
 

conducta de los líderes, puede generar desconfianza y debilitamiento en la fe 

de los feligreses.  Por el contrario, cuando los maestros y pastores viven 

conforme a lo que enseñan, se produce un efecto multiplicador en la comunidad, 

que fortalece la identidad espiritual y el compromiso con los valores cristianos. 

Para el tercer objetivo denominado Formular teorizaciones que construyan una 

orientación epistemológica y ontológica en educación, que se fundamenten en la 

concepción axiológica desde la perspectiva espiritual del ser humano, se cumplió con 

todo el proceso metodológico para desarrollar estos ejes temáticos, que han dado un 

análisis profundo de las dos (2) unidades hermenéuticas que fueron trabajadas.  El 

desarrollo de este tercer objetivo específico permitió estructurar una orientación 

epistemológica y ontológica en educación, basada en la concepción axiológica desde la 

perspectiva espiritual del ser humano.  A través del enfoque metodológico de teoría 

fundamentada, y con el análisis hermenéutico apoyado en el software Atlas.ti, se lograron 

extraer y consolidar elementos teóricos emergentes que validan la importancia de la 

educación axiológica dentro de la Iglesia Pentecostal Unida de Colombia en Quibdó, 

Chocó. 

 

Principales hallazgos 

 

1. La concepción axiológica como fundamento de la educación cristiana.  Se ha 

logrado teorizar que la educación cristiana, más allá de la transmisión de 

conocimientos teológicos, debe estar cimentada en una enseñanza axiológica 

que oriente la vida espiritual del creyente.  La educación en valores no es un 

complemento, sino el eje central de la formación integral dentro de la iglesia. 

2. Epistemología de la enseñanza basada en la praxis vivencial.  Se ha 

evidenciado que la enseñanza, dentro de la comunidad de fe, no puede ser 

meramente conceptual, sino que debe fundamentarse en una epistemología 

experiencial, en la que el aprendizaje se consolida a través de la vivencia de los 

valores y el testimonio de vida de los líderes espirituales.  La coherencia entre 

lo que se enseña y lo que se vive se convierte en un criterio de validación del 

conocimiento espiritual. 



179 
 

3. La ontología del ser humano desde la perspectiva espiritual.  Se concluye que 

la concepción axiológica no solo define la conducta del creyente, sino que le 

otorga un sentido profundo a su existencia.  Desde una perspectiva ontológica, 

el ser humano no es un ente aislado, sino un ser interdependiente, creado con 

un propósito divino, cuya identidad y razón de ser están determinadas por su 

relación con Dios y con la comunidad de fe. 

Este estudio aporta a la teorización de una educación cristiana con bases 

axiológicas firmes, donde la enseñanza de la Palabra de Dios no solo se transmita, sino 

que se experimente y se viva, para garantizar así una formación integral que transforme 

vidas y fortalezca la comunidad de creyentes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



180 
 

REFERENCIAS 

 
Aguilar, G. y Musso, A.  (2008).  La meditación como proceso cognitivo-conductual.  

Suma psicológica, 15(1), 241-258.  
https://www.redalyc.org/pdf/1342/134212604010.pdf 

 
Alarcón Orozco, E.  (2020).  Un proyecto para trabajar la inteligencia espiritual a través 

de coaching.  Revista de ciencias de la comunicación e información, 25(2), 91-
105.  https://www.revistaccinformacion.net/index.php/rcci/article/view/76/86 

 
Alejo, M. y Osorio Acosta, B. E.  (2016).  El informante como persona clave en la 

investigación cualitativa.  Gaceta de pedagogía, 35, 74-85.  
http://revistas.upel.edu.ve/index.php/gaceta/article/view/552/512 

 
Aranda Barradas, J. S., y Salgado Manjarrez, E.  (2005). La formación de valores en el 

ser humano.  Innovación educativa, 5(28), 33-43.  
https://www.redalyc.org/pdf/1794/179421470004.pdf 

 
Aranda Castillo, A. E.  (2018).  La práctica de valores éticos y morales y su incidencia en 

los procesos de enseñanza-aprendizaje en los estudiantes del nivel elemental de 
la Unidad Educativa Particular San Francisco de Sales, período lectivo 2018-2019.  
[Pregrado, Universidad Politécnica Salesiana, sede Cuenca, Ecuador].  
https://dspace.ups.edu.ec/bitstream/123456789/16639/1/UPS-CT008065.pdf 

 
Arenas Santoyo, R.  (2022).  Análisis de los valores cristianos en las familias.  [Trabajo 

de pregrado, Universidad Católica Sedes Sapientiae, Lima, Perú].  
https://repositorio.ucss.edu.pe/bitstream/handle/20.500.14095/1290/Arenas_Rich
ard_trabajo_academico_2022.pdf?sequence=12&isAllowed=y 

 
Arévalo Zaher, L. M.  (2018).  Lo que puede el amor: testimonio de vocación de servicio.  

[Pregrado, Universidad Javeriana, Bogotá, Colombia].  
https://repository.javeriana.edu.co/bitstream/handle/10554/44175/TG-
AREVALO%20ZAHER%2c%20LINDA%20MARIA.pdf?sequence=3&isAllowed=y   

 
Arias Valle, M. B.  (2022).  La educación en la Doctrina Social de la Iglesia y su aporte al 

desarrollo sostenible.  Enciclopedia de Doctrina Social de la Iglesia.  
https://enciclopediadsi.com/mod/page/view.php?id=3598 

 
Aristóteles.  (2004).  Ética a Nicómaco.  Gredos. 
 
Arnal, J., del Rincón, D. y Latorre A.  (1992).  Investigación educativa.  Fundamentos y 

metodología.  Labor. 
 
Arrocha García, F. J.  (2023).  El ser humano y su capacidad relacional con la 

trascendencia, desde el pensamiento personalista de Maurice Nédoncelle.  
[Trabajo de grado de maestría, Universidad Pontificia Comillas, Madrid, España].  



181 
 

https://repositorio.comillas.edu/xmlui/bitstream/handle/11531/80178/TFM001773.
pdf?sequence=1 

 
Astacio Medrano, J. K.  (2020).  La cualidad e intensidad de los eventos religiosos: una 

aproximación interdisciplinaria al intersticio entre las creencias religiosas y sus 
efectos.  [Tesis doctoral, Universidad del País Vasco, España].  
https://addi.ehu.es/handle/10810/45947 

 
Aviña Godínez, J.A., Vásquez Soto, M. A. y Solís Campos, A.  (2024).  Sistematización 

de prácticas educativas en proyectos integradores hacia la construcción social de 
conocimientos (exploración teórica).  Sinéctica.  Revista electrónica de educación, 
63.  https://sinectica.iteso.mx/index.php/SINECTICA/article/view/1633 

  
Azzi, R., Pertierra, L. y Ferrari, L.  (2008).  La práctica del “apoyo mutuo” en situaciones 

límites entre trabajadores y trabajadoras de empresas recuperadas.  Anuario de 
investigaciones, Argentina, 15, 235-244.   

   
Baeza López, C.  (2023).  La educación para el desarrollo humano y el desarrollo 

sostenible (ED2HS).  Estudio y propuesta en la comunidad educativa universitaria.  
[Tesis doctoral, Universidad Autónoma de Madrid, España].  
https://repositorio.uam.es/bitstream/handle/10486/708079/baeza_lopez_cristina.
pdf?sequence=6&isAllowed=y 

 
Baltazar Sulca, F. F.  (2016).  Programa de formación continua y su influencia en el 

desempeño docente de Primaria de la RED N°14 UGEL N°06 – SJL 2015.  [Tesis 
doctoral, Universidad César Vallejo, Perú].  
https://repositorio.ucv.edu.pe/handle/20.500.12692/4809 

 
Bandura, A.  (1977).  Teoría del aprendizaje social.  Prentice-Hall. 
 
Barbosa Delgado, F. R.  (2013).  Madre Teresa de Calcuta.  El que no vive para servir, 

no sirve para vivir.  Personería de Bogotá D.C.  
https://repositoriocdim.esap.edu.co/handle/20.500.14471/8673 

 
Bauckham, R.  (2003).  Bible and mission: Christian Witness in a postmodern world.  

Baker academic. 
 
Begrich, A.  (2007).  El encuentro con el otro según la ética de Levinas.  Teología y 

cultura, 4(7), 71-81.  https://teologiaycultura.ucel.edu.ar/wp-
content/uploads/2020/10/aljioscha_begrich_levinas.pdf 

 
Beinert, W.  (2006).  ¿Qué es un milagro?  Selecciones de teología, 179, 219-229.  

https://seleccionesdeteologia.net/assets/pdf/179_06.pdf 
 
Bentué, A.  (2020).  El don de la fe como respuesta del hombre a Dios que se revela.  

https://www.mercaba.org/TEOLOGIA/TESIS/tesis_03.htm 



182 
 

 
Bernard, D. K.  (2011).  The apostolic life.  Perspectives on Christian living, doctrine and 

ministry.  Word Aflame Press.  
 
Biblia Reina Valera.  (1960).  https://www.biblia.es/reina-valera-1960.php 
 
Blomberg, C. L.  (2009).  Interpreting the Parables.  InterVarsity Press. 
 
Borovský, B.  (2023).  Cristología espiritual en los escritos de Joseph Ratzinger a partir 

de tres elementos fundamentales: oración, corazón y comunión.  [Tesis doctoral, 
Universidad de Navarra].   

 
Bourdieu, P.  (1977).  Outline of a theory of practice.  Cambridge University Press. 
 
Brea de Ascuasiati, L. M.  (2014).  Factores determinantes del sentido de pertenencia de 

los estudiantes de arquitectura de la Pontificia Universidad Católica Madre y 
Maestra, Campus Santo Tomás de Aquino.  [Tesis doctoral, Universidad de 
Murcia, España].   
https://digitum.um.es/digitum/bitstream/10201/42306/1/Informe%20tesis%20doct
oral%20Leyda%20BreaOct.pdf  

  
Brizuela Tornés, G. B., González Brizuela, C. M., González Brizuela, Y. y Sánchez 

Pacheco, D. L.  (2021).  La educación en valores desde la familia en el contexto 
actual.  Medisan, 25(4), 982-1.000.  
https://www.redalyc.org/journal/3684/368468848015/html/ 

 
Budd, J. W.  (2004).  Empleo con rostro humano.  Equilibrio entre eficiencia, equidad y 

voz.  Cornell University Press. 
 
Bunge, M.  (2009).  Axiología y ética.  Editorial XYZ. 
 
Butler, J.  (1990).  Gender trouble: feminism and the subversion of identity.  Routledge. 
 
Cacua Peñaloza, I. J.  (2023).  Representaciones sociales sobre el uso didáctico de las 

TIC desde la práctica pedagógica del docente.  [Tesis doctoral, Universidad 
Pedagógica Experimental Libertador – Instituto Pedagógico Rural Gervasio Rubio, 
UPEL-IPRGR, Venezuela].  
https://espacio.digital.upel.edu.ve/index.php/TD/article/view/729/654 

 
Camacho, H. y Marcano, N.  (2003).  El enfoque de investigación introspectiva vivencial 

y sus secuencias operativas.  Algunos casos de estudio.  Omnia, 9(1), 1-23.  
https://www.redalyc.org/pdf/737/73711580002.pdf 

 

Camps, V.  (2023).  Ética y metodología en la investigación.  Editorial académica. 
 



183 
 

Cantillo Cabrera, D. A. y Quintero Torres, F. A.  (2020).  Aportes de la educación religiosa 
escolar a la promoción del pluralismo religioso.  Revista hojas y hablas, (20), 84-
96.  https://revistas.unimonserrate.edu.co/hojasyhablas/article/view/244/261 

 

Charmaz, K.  (2013).  La teoría fundamentada en el siglo XXI.  Aplicaciones para 
promover estudios sobre la justicia social.  En N. K. Denzin y Y. Lincoln (Coords.).  
Las estrategias de investigación cualitativa (pp. 270-325).  Gedisa. 

 
Chiang Vega, M. M., Cartes Alarcón, T. y Sánchez Gavilán, R.  (2013).  La relación entre 

el compromiso con la comunidad y la motivación.  Panorama socioeconómico, 
31(47), 17-31.  https://www.redalyc.org/pdf/399/39930097003.pdf 

 
Conde Pérez, M., Conde Pérez, Y. A. y Conde Fernández, B. D.  (2019).  Fundamentos 

axiológicos del proceso de formación inicial en la carrera de medicina: aspectos 
teóricos y metodológicos.  Gaceta médica espirituana, 21(1), 83-95.  
http://scielo.sld.cu/pdf/gme/v21n1/1608-8921-gme-21-01-83.pdf 

  
Constitución Política de Colombia [Const.].  4 de julio de 1991.  (República de Colombia).  

http://www.secretariasenado.gov.co/senado/basedoc/constitucion_politica_1991.
html 

 
Creswell, J. W.  (2013).  Qualitative inquiry & research design: choosing among five 

approaches (3a. ed.).  Sage publications. 
 
Cueva Alejos, D. A.  (2022).  Vocación de servicio como actitud de vida del estudiante de 

enfermería.  Salud, arte y cuidado, 15(2), 99-105. 
https://doi.org/10.5281/zenodo.7444043 

 
Cuevas Henríquez, M. J.  (2017).  Calidad de vida, desarrollo personal y profesional de 

los pastores protestantes.  [Tesis doctoral, Universidad Complutense de Madrid, 
España].  https://docta.ucm.es/entities/publication/ed7b6c95-f0fd-4387-8f70-
26278031f52e     

 
De Castro Zumeta, M.  (2016).  La escuela primaria en la formación de valores 

ciudadanos para la convivencia.  Un enfoque cualitativo desde la etnografía.  
[Tesis doctoral, Universidad de Carabobo].  
http://mriuc.bc.uc.edu.ve/bitstream/handle/123456789/4120/mdecastro.pdf?sequ
ence=1   

 
Decreto No. 437, Art. 2.4.2.4.1.1.  [Diario oficial No. 50.527].  Política pública integral de 

libertad religiosa y de cultos.  6 de marzo de 2018.  
https://www.funcionpublica.gov.co/eva/gestornormativo/norma.php?i=85543 

 
Decreto No. 1.066.  Decreto único reglamentario del sector administrativo del interior.  26 

de mayo de 2015.  
https://www.funcionpublica.gov.co/eva/gestornormativo/norma.php?i= 76835 

  



184 
 

Decreto No. 1.079.  [Diario oficial No. 49.925].  Día nacional de la libertad religiosa y de 
cultos.  4 de julio de 2016.  
https://www.alcaldiabogota.gov.co/sisjur/normas/Norma1.jsp?i=67756   

 
Del Espino Díaz, L.  (2014).  La enseñanza de la religión y el aprendizaje de valores 

sociales, de autorregulación y logro: modelo predictivo y diseño pedagógico.  
[Tesis doctoral, Universidad de Córdoba, España].  
https://helvia.uco.es/xmlui/bitstream/handle/10396/11582/2014000000899.pdf?s
equence=1&isAllowed=y 

 
Del Villar, I.  (2020).  Sacerdotes y científicos.  De Nicolás Copérnico a Georges Lemaître. 

Digital Reasons. 
 
De Pontes Loreto, M. F.  (2011).  Aproximación teórica al sentido de pertenencia desde 

la perspectiva de la organización educacional.  [Tesis doctoral, Universidad de 
Carabobo, Venezuela].  
repositorioslatinoamericanos.uchile.cl/handle/2250/5349543?show=full 

 
Dewey, J.  (1938).  Experience and education.  Kappa Delta Pi.  
 
Dote Montero, M.  (2023).  When to eat: investigating the role of meal timing and 

intermittent fasting in body composition and cardiometabolic health in humans.  
[Tesis doctoral, Universidad de Granada, España].  
https://digibug.ugr.es/bitstream/handle/10481/84704/89159T.pdf?sequence=4&is
Allowed=y 

 
Echeverría, J.  (2018).  Axiología naturalizada en historia y filosofía de las prácticas 

científicas.  Revista colombiana de filosofía de la ciencia, 18(37), 201-238.  
https://www.redalyc.org/journal/414/41458989008/html/ 

  
Elduayen, A.  (2017).  La identidad de la Congregación según los artículos 1 a 9 de las 

Constituciones de 1980.  https://vincentians.com/es/la-identidad-de-la-
congregacion-segun-los-articulos-1-a-9-de-las-constituciones-de-1980/   

 
Elkind, D.  (1970).  The child and society: the process of socialization.  Knopf. 
 
Escudero Sánchez, C. L. y Cortez Suárez, L. A.  (2018).  Técnicas y métodos cualitativos 

para la investigación científica.  Editorial UTMACH.  
https://repositorio.utmachala.edu.ec/bitstream/48000/12501/1/Tecnicas-y-
MetodoscualitativosParaInvestigacionCientifica.pdf 

 
Fernández, J.  (2009).  La realidad de la comunicación divina en el mundo de hoy.  

Humanitas: revista de antropología y cultura cristiana, 14(54), 333-349.  
https://www.humanitas.cl/teologia-y-espiritualidad-de-la-iglesia/la-realidad-de-la-
comunicacion-divina-en-el-mundo-de-hoy 

 



185 
 

Finol de Franco, M. y Vera Solórzano, J. L.  (2020).  Paradigmas, enfoques y métodos 
de investigación: análisis teórico.  Mundo recursivo, 3(1), 1-24.  
https://drive.google.com/file/d/1vI7S1dPpkES8zUwyfenm0Jn6PmzAsKMO/view 

 
Flores Andia, A. A.  (2018).  Responsabilidad social y formación en valores en estudiantes 

de la Escuela Profesional de Tecnología Médica.  [Trabajo de grado de maestría, 
Universidad San Pedro, Chimbote, Perú].  
https://core.ac.uk/download/pdf/288302595.pdf 

 
Folgueiras Bertomeu, P.  (2016).  La entrevista.  http://hdl.handle.net/2445/99003 
 
Foucault, M.  (1975).  Surveiller et punir.  Naissance de la prison.  Gallimard. 
 
Fowler, J. W.  (1981).  Stages of faith: The psychology of human development and the 

quest for meaning.  Harper & Row.  
 
Fraser, N.  (1997).  Iustitia interrupta: reflexiones críticas desde la posición postsocialista.  

Siglo del hombre editores, Universidad de los Andes. 
 
Freire, P.  (2005).  Pedagogía del oprimido.  Siglo XXI editores.  

https://fhcv.wordpress.com/wp-content/uploads/2014/01/freire-pedagogia-del-
oprimido.pdf 

 
French, T.  (2014).  Early interracial oneness Pentecostalism.  G. T. Haywood and the 

Pentecostal assemblies of the world.  Pickwick publications. 
 
Freud, S.  (1930).  El malestar en la cultura.  Alianza Editorial. 
 

Francisco.  (2013).  Exhortación apostólica Evangelii Gaudium del Santo Padre 
Francisco, a los obispos, a los presbíteros y diáconos, a las personas consagradas 
y a los fieles laicos sobre el anuncio del evangelio en el mundo actual.  Tipografía 
vaticana. 

 
Freud, S.  (1930).  El malestar en la cultura.  (L. López Ballesteros, Trad.).  Fauna Psi.  

https://web.seducoahuila.gob.mx/biblioweb/upload/freud_malestar.pdf 
 
Fuentes, L. del C.  (2020).  Espiritualidad, religiosidad y empatía, factores promotores de 

salud mental.  [Tesis doctoral, Pontificia Universidad Católica Argentina].  
https://repositorio.uca.edu.ar/bitstream/123456789/12569/1/espiritualidad-
religiosidad-empatia.pdf 

 
García Calvente, M. M. y Mateo Rodríguez, I.  (2000).  El grupo focal como técnica de 

investigación cualitativa en salud: diseño y puesta en práctica.  Atención primaria, 
25(3), 181-186.  https://www.elsevier.es/es-revista-atencion-primaria-27-pdf-
S021265670078485X 

 



186 
 

García Fabela, J. L.  (2006).  ¿Qué es el paradigma humanista en la 
educación?  https://www.riial.org/espacios/educom/educom_tall1ph.pdf 

 

Gilson Reaño, N. R.  (2023).  Los valores y su camino hacia la axiología.  Un aporte para 
las universidades.  Revista Qualitas, 25(25), 104 - 124.  
https://doi.org/10.55867/qual25.07 

 
Gómez Bueno, T.  (2020).  Culto, compromiso y comunidad.  Editorial protestante digital. 
 
González, R.  (2024).  Políticas educativas y desigualdad: estudio de cómo las políticas 

educativas perpetúan o reducen las desigualdades sociales y económicas.  
Latam, Revista latinoamericana de ciencias sociales y humanidades, 5(6), 1.156-
1.177.  https://latam.redilat.org/index.php/lt/article/view/3071/5179 

 
González Díaz, R. R., Acevedo Duque, Á. E., Guanilo Gómez, S. L. y Cruz Ayala, K.  

(2021). Ruta de investigación cualitativa–naturalista: una alternativa para estudios 
gerenciales.  Revista de ciencias sociales, 27(4), 334-350.  
https://produccioncientificaluz.org/index.php/rcs/article/view/37011/40151 

 

González Monteagudo, J.  (2001).  El paradigma interpretativo en la investigación social 
y educativa: nuevas respuestas para viejos interrogantes.  Cuestiones 
pedagógicas, 15, 227-246.  
https://idus.us.es/bitstream/handle/11441/12862/file_1.pdf?sequence=1&isAllowe
d=y 

 
González Vallejos, M.  (2015).  Kant y el mandato del amor al prójimo.  Revista de 

humanidades, 32, 59-85.  https://www.redalyc.org/pdf/3212/321243536003.pdf 
 
Gramsci, A.  (1975).  Quaderni del carcere (V. Gerratana, Ed.).  Einaudi.  (Original work 

published 1929-1935) 
 
Greer, J. M.  (2015).  La oración y su impacto en el desarrollo personal y espiritual.  [Tesis 

doctoral, Universidad de Harvard]. 
  
Gurdián Fernández, A.  (2007).  El paradigma cualitativo en la investigación socio-

educativa. Coordinación Educativa y Cultural Centroamericana (CECC) y Agencia 
Española de Cooperación Internacional (AECI).  
https://repositorio.minedu.gob.pe/handle/20.500.12799/4525 

 
Gutiérrez Arenas, S. M.  (2021).  Los valores éticos morales.  [Trabajo de pregrado, 

Universidad Católica Sedes Sapientiae, Lima, Perú].  
https://repositorio.ucss.edu.pe/bitstream/handle/20.500.14095/1196/Gutierrez_S
andra_trabajo_academico_2021.pdf?sequence=1&isAllowed=y   

 
Gutiérrez Cerón, N. E.  (2023).  Modelo teórico pedagógico para la construcción colectiva 

de valores ambientales.  [Tesis doctoral, UPEL-IPRGR].  
https://espacio.digital.upel.edu.ve/index.php/TD/article/view/491/469 



187 
 

 
Gutiérrez Londoño, J. G.  (2016).  Retos y desafíos de la nueva evangelización.  La iglesia 

del siglo XXI.  [Trabajo de grado de maestría, Universidad Pontificia Bolivariana, 
Medellín, Colombia].  https://repository.upb.edu.co/handle/20.500.11912/3157 

 
Hall, S.  (1996).  Questions of cultural identity.  Sage publications. 
 
Hidalgo Martínez, G.  (2011).  La educación como lugar teológico: la pedagogía de la 

esperanza como aproximación a la pedagogía teológica.  [Trabajo de pregrado, 
Pontificia Universidad Javeriana].   

 
Hofstede, G.  (2001).  Consecuencias de la cultura: comparación de valores, 

comportamientos, instituciones y organizaciones entre naciones (2a. ed.).  Sage, 
Thousand Oaks. 

 
Horrillo Álvarez, B.  (2019).  Efectos de un programa de entrenamiento en meditación 

mindfulness sobre la atención y conciencia, el afecto y el estrés: evaluación de la 
adherencia al entrenamiento.  [Tesis doctoral, Universidad Complutense de 
Madrid, España).  https://docta.ucm.es/rest/api/core/bitstreams/9f91db61-3c31-
4333-b4dd-e4ea51c4975c/content 

 
Hurtado Mendoza, R.  (2017).  El modelo educación para la vida y el trabajo del Instituto 

Nacional para la Educación de los Adultos.  Un análisis desde los planteamientos 
internacionales y nacionales.  [Tesina de pregrado, Universidad Nacional 
Autónoma de México].   

 
Ibarra López, J. L.  (2023).  Identidad y pertenencia.  Factores que determinan el presente 

y el futuro del devenir social, observados desde la complejidad.  593 Digital 
Publisher CEIT, 8(5), 157-170.  https://doi.org/10.33386/593dp.2023.5.1993   

 
Iriarte Pupo, A. J., Barreto Martínez, C. A., Campo Landines, K. y Domínguez de la Ossa, 

E.  (2021).  La inteligencia espiritual como estrategia para afrontar de manera 
constructiva el estrés laboral docente.  Revista electrónica interuniversitaria de 
formación del profesorado, 24(1), 101-113.  
https://revistas.um.es/reifop/article/view/435581/299981 

 
Irizar, L. B., González Camargo, J. N. y Noguera Pardo, C.  (2010).  Educación y 

desarrollo humano.  Una propuesta de educación humanista para 
Latinoamérica.  Revista historia de la educación latinoamericana, 15, 147-176.  
https://www.redalyc.org/pdf/869/86918064007.pdf 

 
Jackson, R.  (1997).  Religious education: an interpretive approach.  Hodder y Stoughton.  

https://theewc.org/content/uploads/2020/02/RELIGIOUS-EDUCATION-an-
interpretative-approach-Robert-Jackson_compressed.pdf 

 



188 
 

Jaimes Cienfuegos, J.  (2021).  La Escuela de Frankfurt y la deconstrucción de la razón 
técnica: Horkheimer, Marcuse y Fromm.  [Tesis doctoral, Universidad Autónoma 
del Estado de México].  
http://ri.uaemex.mx/bitstream/handle/20.500.11799/109984/JCJ%20TESIS%20D
OCTORAL-ESCUELA%20DE%20FRANKFURT.pdf?sequence=1&isAllowed=y 

 
Jasmin, J. H.  (2013).  Propuesta de fundamentos para una teología de la acción.  [Tesis 

doctoral, Pontificia Universidad Javeriana, Bogotá, Colombia].  
https://apidspace.javeriana.edu.co/server/api/core/bitstreams/7ed94dbf-272c-
4dfb-917a-699b9a99f0dc/content 

 
Jaume, L. C., Roca, M. A., Quattrocchi, P. y Biglieri, J.  (2019).  Aportes a la axiología 

desde la psicología social.  Anuario de investigaciones, 26, 131-135.  
https://www.redalyc.org/journal/3691/369163433013/html/ 

 

Jordana Lluch, E.  (2017).  Être autrement.  El ser como transformación en Michel 
Foucault [Tesis doctoral, Universidad de Barcelona, España].  
https://www.tdx.cat/handle/10803/461357#page=7    

 
Joseph, E.  (2019).  La comunión como centro de la vida cristiana: a partir de las 

relaciones humanas en la teología de Ioannis D. Zizioulas.  [Trabajo de pregrado, 
Pontificia Universidad Javeriana, Bogotá, Colombia].  
https://apidspace.javeriana.edu.co/server/api/core/bitstreams/8f512318-2181-
459d-8986-eb728645dfd8/content 

 
Kant, I.  (1997).  Fundamentación de la metafísica de las costumbres.  Gredos. 
 
Keller, T.  (2014).  Every good endeavor: connecting your work to God's work.  Penguin 

books. 
 
Keller, T.  (2016).  La oración.  Experimentado asombro e intimidad con Dios.  B&H.     
 
Kolb, D. A.  (1984).  Aprendizaje experiencial: la experiencia como fuente de aprendizaje 

y desarrollo.  Prentice-Hall.  
 
Krmpotic, C. S.  (2016).  La espiritualidad como dimensión de la calidad de vida: 

exploraciones conceptuales de una investigación en curso.  Scripta ethnologica, 
38(12), 105-122.  
https://ri.conicet.gov.ar/bitstream/handle/11336/179054/CONICET_Digital_Nro.1
ca9f4d4-95fd-4c19-93a3-e4747e8736ab_A.pdf?sequence=5&isAllowed=y 

 
Lacan, J.  (2021).  Seminario XX: aún.  Universidad de Buenos Aires, Facultad de 

Psicología. 
 
Lannes González, C. M.  (2020).  Axiología y educación en valores: una prioridad en la 

superación de los docentes de ciencias médicas para el uso de estrategias de 



189 
 

enseñanza.   Revista ciencia universitaria, 18(2).  
https://revistas.unah.edu.cu/index.php/cu/article/view/1381/2492 

 
Ledesma Aguilar, D. I.  (2017).  La formación de los valores en la educación básica de 

México.  [Trabajo de pregrado, Universidad Nacional Autónoma de México].  
https://ru.dgb.unam.mx/bitstream/20.500.14330/TES01000757748/3/0757748.pd
f 

 
Lewis, C. S.  (2001).  Mere Christianity.  HarperCollins.   
  
Ley 30.  Organización del servicio público de la educación superior.  28 de diciembre de 

1992.  https://www.funcionpublica.gov.co/eva/gestornormativo/norma.php?i=253  
 
Ley 115.  Ley general de educación.  8 de febrero de 1994.  

https://www.mineducacion.gov.co/1621/articles-85906_archivo_pdf.pdf 
 
Ley 133.  Decreto de libertad religiosa y de cultos.  23 de mayo de 1994.  

https://www.funcionpublica.gov.co/eva/gestornormativo/norma.php?i=331 
 
López Suárez, E.  (2016).  Estados de consciencia durante la práctica meditativa: un 

estudio neurofenomenológico.  [Tesis doctoral, Universidad Pontificia Comillas, 
Madrid, España].  
https://repositorio.comillas.edu/xmlui/bitstream/handle/11531/11710/TD00213.pdf
?sequence=1&isAllowed=y 

 
López, V. y Arufe, C.  (2021).  Aprender a convivir y convivir para aprender: posibilidades 

en un mundo convulsionado.  Sinéctica, revista electrónica de educación,57, 1-3.  
https://sinectica.iteso.mx/index.php/SINECTICA/issue/view/59/1 

 
Lugo Aragón, J. M.  (2023).  El sufrimiento del justo y la presencia de Dios en los casos 

de enfermedad.  [Tesis doctoral, Universidad Santo Tomás, Bogotá, Colombia].  
https://repository.usta.edu.co/server/api/core/bitstreams/3fbbcbd3-a629-4f62-
8129-65880d4f22d2/content   

 
Luyando Ventura, F. C. y Martínez Zamudio, R.  (2022).  Enseñanza del campo de 

valores mediante dilemas morales, en escolares de 1ro a 6to de educación 
primaria.  [Pregrado, Universidad Nacional Autónoma de México, Ciudad de 
México].  
https://ru.dgb.unam.mx/bitstream/20.500.14330/TES01000822112/3/0822112.pd
f 

 
Majad Rondón, M. A.  (2016).  Gestión del talento humano en organizaciones educativas. 

Revista de investigación, 40(88), 148-165.  
https://www.redalyc.org/pdf/3761/376147131008.pdf 

 



190 
 

Margolis Schweber, E.  (2017).  El buen vivir: la búsqueda de su comprensión a través 
de diferentes filosofías.  Estudios Políticos, 40, 123-147.  
https://www.scielo.org.mx/pdf/ep/n40/0185-1616-ep-40-00123.pdf 

 
Márquez Quintero, M.  (2018).  Capacidades para la paz y la convivencia.  Axiología, 

valores y ética.  
https://sirecec2.esap.edu.co/admon/archivos/20181128044926.pdf 

 
Martines, J.  (2007).  Transformación de paradigmas en la investigación social.  Editorial 

académica. 
 
Martínez, M.  (2006).  La investigación cualitativa (síntesis conceptual).  Revista de 

investigación en Psicología, 9(1), 123-
146.  https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2238247 

 
Martínez Galíndez, F.  (2011).  Fortalecimiento de los valores sociales y morales a través 

de una concepción transformadora del área de ética y valores, en los estudiantes 
del grado octavo B, de la institución educativa Carmen de Quintana, Municipio de 
Cajibío.  [Trabajo de grado de especialización, Universidad Católica de 
Manizales].  https://repositorio.ucm.edu.co/server/api/core/bitstreams/de090e9f-
cee5-4674-b436-bcf9486c323c/content 

 
Martínez Quijano, J. P.  (2019).  La transvaloración de los valores desde la perspectiva 

de la religión en El Anticristo de Nietzsche.  [Trabajo de grado de maestría, 
Pontificia Universidad Javeriana, Bogotá, Colombia].  
https://repository.javeriana.edu.co/bitstream/handle/10554/46302/TESIS%20DEF
INITIVA%20190919.pdf?sequence=1&isAllowed=y 

 
Mayandía, J.  (1926).  La importancia de las constituciones en la formación moral.  

Editorial Jurídica. 
 
Mayordomo Rodríguez, T.  (2013).  Afrontamiento, resiliencia y bienestar a lo largo del 

ciclo vital.  [Tesis doctoral, Universitat de València, España].  
https://roderic.uv.es/rest/api/core/bitstreams/c28bf7b1-01ff-4553-9e43-
d869d354ed34/content 

 
Mazariegos Rodríguez, H. F.  (2005).  El perfil del pastor, como ministro de Dios, ante 

las exigencias eclesiásticas.  [Trabajo de grado de maestría, Universidad 
Panamericana de Guatemala].   

 
Mazzini, M. M.  (2018).  Prácticas de espiritualidad según Elizabeth Liebert.  

Aproximación a su pensamiento y ejemplificación en un estudio de caso.  
Franciscanum.  Revista de las ciencias del espíritu, 60(169), 239-271.  
https://www.redalyc.org/journal/3435/343567446009/html/ 

 



191 
 

Mercado, J.  (2022).  Abraham Maslow y Carl Rogers.  Psicólogos de la libertad.  
Pontificia Università della Santa Croce. 

 

Merino Rubio, I.  (2021).  La conexión de experiencias subjetivas de aprendizaje dentro 
y fuera de la escuela como estrategia para personalizar el aprendizaje.  [Tesis 
doctoral, Universidad de Barcelona, España].  
https://www.tdx.cat/bitstream/handle/10803/673895/IMR_TESIS.pdf?sequence=1
&isAllowed=y 

 
Ministerio de Educación Nacional, MEN.  (2004).  Directiva ministerial No. 002.  

Orientaciones sobre educación religiosa.  
https://www.mineducacion.gov.co/1780/articles-86181_archivo_pdf.pdf 

 
Montalván Suárez, M.  (2016).  Aprendizaje basado en proyectos formativos 

integradores, como metodología de integración curricular.  [Trabajo de grado de 
maestría, Universidad Católica de Santiago de Guayaquil, Ecuador].  
http://repositorio.ucsg.edu.ec/bitstream/3317/7236/1/T-UCSG-POS-MES-61.pdf 

 
Morales Muñoz, A. M.  (2019).  Lectoescritura e itinerario bíblico: la Biblia como recurso 

útil en las aulas de educación primaria.  [Trabajo de pregrado, Universidad de 
Cádiz, España].  
https://rodin.uca.es/bitstream/handle/10498/21793/TFG%20ANA%20MARIA%20
MORALES%20MU%C3%91OZ.pdf?sequence=4&isAllowed=y 

 
Naval Durán, C., Bernal Guerrero, A., Jover Olmeda, G. y Fuentes Gómez, J. L.  

(Coords.).  (2020).  Perspectivas actuales de la condición humana y la acción 
educativa.  Dykinson. 

 
Nayrobis Giraldo, Y. y Ruiz Silva, A.  (2015).  La comprensión de la solidaridad.  Análisis 

de estudios empíricos.  Revista latinoamericana de ciencias sociales, niñez y 
juventud, 13(2), 609-625.  https://www.redalyc.org/pdf/773/77340728005.pdf 

 
Nédoncelle, M.  (1997).  La reciprocidad de las conciencias.  Caparrós editores.  
 
Nietzsche, F.  (2003).  La genealogía de la moral.  Gredos. 
 
Nogueira, M. J.  (2015).  La espiritualidad y su relación con el bienestar subjetivo y 

psicológico.  {Psocial}.  Revista de investigación en psicología social, 1(2), 33-50.  
https://publicaciones.sociales.uba.ar/index.php/psicologiasocial/article/view/1235/
1116 

 
Norris, D. S.  (2013).  I am: a oneness Pentecostal Theology.  Word aflame press. 
 
Nussbaum, M. C.  (2011).  Creación de capacidades: el enfoque de desarrollo humano.  

Harvard university press.   
 
Ordóñez Díaz, S.  (2023).  Sobre los principios y las reglas.  Editorial jurídica. 



192 
 

 
Orozco, J.  (2016).  El paradigma socio crítico en la investigación social.  Editorial 

académica. 
 
Padrón, J.  (1998).  La estructura de los procesos de investigación.  https://licenciados-

adm-
virtuales.tripod.com/sitebuildercontent/sitebuilderfiles/procesosdeinvestigacion.p
df 

 
Padrón, J. y Camacho, H.  (2000).  ¿Qué es investigar?  Una respuesta desde el enfoque 

epistemológico del racionalismo crítico.  Telos: revista de estudios 
interdisciplinarios en ciencias sociales, 2(2), 314-330.  
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6436308 

 
Páez Neira, M. M.  (2013).  Acercamiento teórico al concepto de solidaridad.  Revista de 

Sociología, 1, 42-50.  https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6984236 
   
Palacio Vargas, C. J.  (2015).  La espiritualidad como medio de desarrollo humano.  

Cuestiones teológicas, 42(98), 459-481.  
http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=S0120-
131X2015000200009&script=sci_abstract&tlng=es  

 
Palomar Hernández, V.  (2015).  La educación en valores a través de las metodologías 

activas.  [Trabajo de pregrado, Universidad de Valladolid, España].  
https://uvadoc.uva.es/bitstream/handle/10324/15494/TFG-
O%20679.pdf?sequence=1&isAllowed=y  

 
Pérez García, M. del C.  (2020).  La coherencia entre la vida personal y profesional de 

los docentes: un análisis de los valores personales y su influencia en la práctica 
educativa.  [Tesis doctoral, Universidad de Barcelona, España]. 

 
Piaget, J.  (1965).  El juicio moral del niño.  Prensa libre. 
 
Piñero Martín, M. L., Rivera Machado, M. E. y Esteban Rivera, E. R.  (2020).  Proceder 

del investigador cualitativo.  Precisiones para el proceso de investigación.  UPEL-
IPB UNHEVAL 

 
Prado, J. G.  (2010).  Conceptos de ética.  Gredos. 
 
Puente Pimentel, N. N. y Bendezu Barreto, S. C.  (2019).  Percepción de la práctica de 

valores éticos - morales y sociales en los estudiantes de la Facultad de Sociología 
– UNCP, 2019.  [Pregrado, Universidad Nacional del Centro del Perú, Huancayo, 
Perú].  
https://repositorio.uncp.edu.pe/bitstream/handle/20.500.12894/6047/T010_48085
715_T.pdf?sequence=1&isAllowed=y 

 



193 
 

Queraltó, R.  (1993).  Mundo, tecnología y razón en el fin de la modernidad.  ¿Hacia el 
hombre “more technico”?  PPU. 

 
Rada Cadenas, D. M.  (2007).  El rigor en la investigación cualitativa: técnicas de análisis, 

credibilidad, transferibilidad y confirmabilidad.  Sinopsis educativa.  Revista 
venezolana de investigación, 7(1), 17-26.  https://www.revistas-
historico.upel.edu.ve/index.php/sinopsis_educativa/article/view/3539/1715   

 
Restrepo Arcila, R.  (1998).  Cosmovisión, pensamiento y cultura.  Revista Universidad 

EAFIT, 34(111), 33-42.  https://publicaciones.eafit.edu.co/index.php/revista-
universidad-eafit/article/view/1103/995 

 
Ricoy Lorenzo, C.  (2006).  Contribución sobre los paradigmas de investigación.  

Educação.  Revista do centro de educação, 31(1), 11-22.  
https://www.redalyc.org/pdf/1171/117117257002.pdf 

 
Robledo Ramón, P. y García, J. N.  (2008).  El contexto familiar y su papel en el desarrollo 

socioemocional de los niños: revisión de estudios empíricos.  International journal 
of developmental and educational psychology, 4(1), 75-82.  
https://www.redalyc.org/pdf/3498/349832319007.pdf 

 
Roca Campos, E.  (2019).  Impacto científico, político y social de la formación del 

profesorado basada en actuaciones docentes de éxito: el caso de la tertulia 
pedagógica dialógica “A hombros de los gigantes” de Valencia.  [Tesis doctoral, 
Universidad de Barcelona, España].  
https://www.tesisenred.net/handle/10803/667170#page=1   

 
Rodríguez, M.  (2020).  Importancia del componente axiológico en la gerencia avanzada, 

desde una visión reflexiva.  Revista científica Gerens, 6, 22-31.  
http://revistas.unellez.edu.ve/index.php/rgerens/article/view/1086 

 
Rodríguez Jiménez, J. M.  (2022).  Recursos inmersivos en la estimulación de la empatía 

y la conducta prosocial.  [Tesis doctoral, Universidad de Salamanca, España].  
https://gredos.usal.es/bitstream/handle/10366/151394/PDP_Rodr%c3%adguezJi
m%c3%a9nezJM_Empat%c3%ada.pdf?sequence=1&isAllowed=y 

 
Rogers, C. R.  (2011).  El proceso de convertirse en persona.  Mi técnica terapéutica (L. 

R. Wainberg, Trad.).  Paidós.  (Trabajo original publicado en 1961).  
https://books.google.com.co/books/about/El_proceso_de_convertirse_en_person
a.html?id=8Mh0AgAAQBAJ&redir_esc=y 

 
Rojas Narváez, D. M.  (2018).  La dignidad humana a partir del discurso de estudiantes 

universitarios.  Un análisis desde el personalismo de Mounier, Maritain y Wojtyla.  
Investigación y formación pedagógica.  Revista del CIEGC, 8(4), 38-55.  
http://historico.upel.edu.ve:81/revistas/index.php/revinvformpedag/article/view/66
23/3937 



194 
 

 
Rokeach, M.  (1973).  La naturaleza de los valores humanos.  Free press.  
 
Romero, G. E.  (2020).  Axiología y educación: un enfoque integral.  Revista de Filosofía 

y Educación, 12(3), 45-60.  
 
Rosas Ángeles, N. M.  (2021).  La virtud de la justicia en Tomás de Aquino.  [Pregrado, 

Universidad Autónoma del Estado de México].  
http://ri.uaemex.mx/bitstream/handle/20.500.11799/111030/Corpus%20tesis.pdf?
sequence=1&isAllowed=y    

 
Russell, B., Sans Huelin, G. y Sacristán Luzón, M.  (1983).  La perspectiva científica.  

Ariel España. 
 
Salvatierra Quispe, V. M.  (2021).  La práctica de la oración en el hogar.  [Trabajo de 

pregrado, Universidad Católica Sedes Sapientiae, Lima, Perú].  
https://repositorio.ucss.edu.pe/bitstream/handle/20.500.14095/1131/Salvatierra_
Virginia_trabajo_academico_2021.pdf?sequence=1&isAllowed=y 

 
Samsa, G. y Schoendorf, J. (2017). La espiritualidad y el método científico. 

https://bahaiteachings.org/es/la-espiritualidad-y-el-metodo-cientifico/ 
 
Sanabria Ramírez, V.  (2019).  Lineamientos teóricos y didácticos para el desarrollo 

espiritual en la UPEL-IPC.  Una propuesta innovadora.  [Tesis doctoral, 
Universidad Pedagógica Experimental Libertador – Instituto Pedagógico de 
Caracas].  https://espacio.digital.upel.edu.ve/index.php/TD/article/view/482/460 

 
Santo Tomás de Aquino.  (2001).  Suma de teología (4a. ed.).  Biblioteca de autores 

cristianos. 
 
Schein, E. H.  (2010).  Organizational culture and leadership (4a. ed.).  Jossey-Bass. 
 
Schwartz, S. H.  (2012).  An overview of the Schwartz theory of basic values.  Online 

readings in Psychology and Culture, 2(1), 1-20.  
https://scholarworks.gvsu.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1116&context=orpc 

 
Seijo, C.  (2009).  Los valores desde las principales teorías axiológicas: cualidades 

apriorísticas e independientes de las cosas y los actos humanos.  Economía, 28, 
145-160.  https://www.redalyc.org/pdf/1956/195617795007.pdf 

 
Sen, A.  (1999).  Development as freedom.  Oxford university press.  http://www.c3l.uni-

oldenburg.de/cde/OMDE625/Sen/Sen-intro.pdf 
 
Sierra González, A. M., Cáceres Aguirre, A., Navarro Sánchez, R. E. y Hoyos Camacho, 

A. A.  (2008).  Espiritualidad hoy: una mirada histórica, antropológica y bíblica.  
Theologica Xaveriana, 58(166), 381-408.   



195 
 

 
Silva Silva, N.  (2022).  Valores en la ciencia: un panorama conceptual y tres casos.  

[Trabajo de pregrado, Universidad de Chile, Santiago de Chile].  
https://repositorio.uchile.cl/bitstream/handle/2250/192021/Valores-en-la-
ciencia.pdf?sequence=1&isAllowed=y 

 
Simón Vera, I.  (2014).  La educación por valores desde la familia; factor decisivo para 

un desarrollo integral del adolescente.  [Trabajo de pregrado, Universidad 
Nacional Autónoma de México].  
http://132.248.9.195/ptd2014/marzo/0708557/0708557.pdf 

 
Smith, A.  (1794).  Investigación de la naturaleza y causas de la riqueza de las naciones 

(J. A. Ortiz, Trad.).  España: Universidad de Sevilla.  (Trabajo original publicado 
en 1776) 

 
Socías, I.  (2023).  La familia en los organismos internacionales.  Family perspective. 
 
Stott, J.  (2006).  The message of the Sermon on the Mount (Matthew 5-7).  InterVarsity 

Press. 
 
Strauss, A. y Corbin, J.  (2002).  Bases de la investigación cualitativa.  Técnicas y 

procedimientos para desarrollar la teoría fundamentada.  Editorial Universidad de 
Antioquia. 

 
Strauss, A. y Corbin, J.  (2016).  Basics of qualitative research: techniques and 

procedures for developing grounded theory (4a. ed.).  Sage publications. 
 
Teixidó Durán, Ó. F.  (2019).  Sobre la axiología de Gustavo E. Romero y Mario Bunge.  

Scientia in verba, 5, 57-67.  https://philarchive.org/archive/DURSLA 
 

Torralba, F.  (2007).  Aproximación a la esencia del sufrimiento.  Anales del sistema 
sanitario de Navarra, 30(3).  
https://scielo.isciii.es/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1137-
66272007000600003   

 
UNESCO.  Instituto para el aprendizaje a lo largo de toda la vida.  (2023).  Tendencias 

internacionales del aprendizaje a lo largo de la vida en la enseñanza superior.  
Informe de investigación.  UNESCO y la Universidad Abierta de Shanghai. 

 
Veloza Morales, M. C., Forero Beltrán, E. y Rodríguez González, J. C.  (2023).  

Significados de familia para familias contemporáneas.  Revista latinoamericana 
de ciencias sociales, niñez y juventud, 21(1), 1-19.  
https://revistaumanizales.cinde.org.co/rlcsnj/index.php/Revista-
Latinoamericana/article/view/5600/1174  

 



196 
 

Vidal Arizabaleta, M. C. (2019). La espiritualidad como fuente de transformación humana 
[Trabajo de grado de maestría.  Pontificia Universidad Javeriana, Bogotá, 
Colombia].  https://repository.javeriana.edu.co/handle/10554/54539 

 
Villoro, L.  (1997).  Los valores en la educación.  Revista de educación y valores, 5(1), 

34-50. 
 
Vives Varela, T. y Hamui Sutton, L.  (2021).  La codificación y categorización en la teoría 

fundamentada, un método para el análisis de los datos cualitativos.  Investigación 
en educación médica, 10(40), 97-104.  
https://www.redalyc.org/journal/3497/349770251011/349770251011.pdf  

 
Wacquant, L.  (1999).  Les prisons de la misère.  Éditions Raisons d'Agir. 
 
Walton, R. E.  (1985).  From control to commitment in the workplace.  Harvard business 

school press. 
 
Windelband, W.  (1915).  Historia y filosofía de la ciencia.  Escuela de Baden. 
 
Wright, N. T.  (2008).  Surprised by Hope: rethinking heaven, the resurrection, and the 

mission of the church.  HarperOne. 
 
Wright, N. T.  (2011).  Scripture and the authority of God: how to read the Bible today.  

HarperOne. 
 
Yáñez Baena, S.  (2023).  Axiología.  Universidad Autónoma del Estado de Hidalgo.  

https://repository.uaeh.edu.mx/bitstream/bitstream/handle/123456789/20437/axio
logia.pdf?sequence=1&isAllowed=y   

 
York, H.  (2023).  ¿Hasta qué punto Jesús es nuestro modelo en la predicación?  

Coalición por el evangelio.  https://www.coalicionporelevangelio.org/articulo/jesus-
modelo-predicacion/ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



197 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANEXOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



198 
 

Anexo A.  Constancias de validación de instrumentos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



199 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



200 
 

Anexo B.  Consentimientos informados de los participantes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Consentimiento de Informantes Claves 

UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL 

LIBERTADOR 

INSTITUTO DE MEJORAMIENTO PROFESIONAL PARA EL 

MAGISTERIO 

Doctorado en Ciencias de la Educación 

Institución: IGLESIA PENTECOSTAL UNIDA DE COLOMBIA  

Localidad/Municipio: Istmina / Chocó 

Yo, JOSE ABRAHAN URRUTIA PEREA, mayor de edad, hábil de hecho y de 

derecho, en ejercicio de la profesión PASTOR, autorizo mi participación en el 

desarrollo de la Investigación intitulada: "LA CONCEPCIÓN AXIOLÓGICA 

DESDE LA PERSPECTIVA ESPIRITUAL DEL SER HUMANO, DENTRO DE LA 

EDUCACIÓN BRD4DADA POR LA IGLESIA PENTECOSTAL", llevada a cabo 

por el Pastor. Henry Y. Perea 1., para optar al Grado 

Académico de Doctor en Ciencias de la Educación. 

Luego de haber sido informado (a) sobre las condiciones de mi participación en 

la presente investigación, resueltas todas las inquietudes y habiendo comprendido en 

su totalidad la información sobre esta actividad entiendo que mi participación en esta 

investigación contribuirá al desarrollo educativo, humano y eclesial de la comunidad 

del Chocó y no sobrevendrán consecuencias desfavorables sobre mis actividades 

ordinarias y profesionales; así como mi identidad no será develada y mis aportes serán 

utilizados única y exclusivamente bajo fines académicos como evidencia práctica en 

el desarrollo investigativo que emprende el interesado de la pesquisa. 

En tal sentido, atendiendo cada una de estas precitadas consideraciones, de 

forma consciente Y voluntaria... 

( X ) DOY EL CONSENTIMIENTO 

( ) NO DOY EL CONSENTIMIENTO 

para mi participación en el desarrollo de la suscrita investigación. 

 Lugar: Isrmina/Chocó Fecha: 01/03/2024 

Firma del Ac  



201 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Consentimiento de Informantes Claves  

  

UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR  

INSTITUTO DE MEJORAMIENTO PROFESIONAL PARA EL MAGISTERIO  

Doctorado en Ciencias de la Educación  

  

Institución: Iglesia Pentecostal Unida de Colombia  

  

Localidad/Municipio: Poblado. Quibdó. Chocó, Colombia  

  

Yo, Henry Alonso Perea Mosquera, mayor de edad, identificado con C.C. No. 1004009566 de 

Envigado. Antioquia, hábil de hecho y de derecho, en ejercicio de la profesión: Economista,  

autorizo mi participación en el desarrollo de la Investigación intitulada: “LA CONCEPCIÓN  

AXIOLÓGICA DESDE LA PERSPECTIVA ESPIRITUAL DEL SER HUMANO,  

DENTRO DE LA EDUCACIÓN BRINDADA POR LA IGLESIA PENTECOSTAL”,  

llevada a cabo por el Pastor. Henry Y. Perea I., para optar al Grado Académico de Doctor en 

Ciencias de la Educación.  

Luego de haber sido informado (a) sobre las condiciones de mi participación en la presente 

investigación, resueltas todas las inquietudes y habiendo comprendido en su totalidad la 

información sobre esta actividad entiendo que mi participación en esta investigación contribuirá al 

desarrollo educativo, humano y eclesial de la comunidad del Chocó y no sobrevendrán 

consecuencias desfavorables sobre mis actividades ordinarias y profesionales; así como mi 

identidad no será develada y mis aportes serán utilizados única y exclusivamente bajo fines 

académicos como evidencia práctica en el desarrollo investigativo que emprende el interesado de 

la pesquisa.  

En tal sentido, atendiendo cada una de estas precitadas consideraciones, de forma consciente 

y voluntaria…  

  

(SI) DOY EL CONSENTIMIENTO  

(    ) NO DOY EL CONSENTIMIENTO  

  

… para mi participación en el desarrollo de la suscrita investigación.  

  

  

Lugar: Poblado. Quibdó. Chocó, Colombia Fecha: 20/06/2024.  

  

   

  

Firma del Informante Clave.  



202 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Consentimiento de Informantes Claves  

  

UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR  

INSTITUTO DE MEJORAMIENTO PROFESIONAL PARA EL MAGISTERIO  

Doctorado en Ciencias de la Educación  

  

Institución: Congregación Iglesia Pentecostal Unida de Colombia, San Isidro. Choco.  

  

Localidad/Municipio:  San Isidro – Rio Quito  

  

Yo, Enor Rivas Asprilla, mayor de edad, hábil de hecho y de derecho, en ejercicio de la profesión 

PASTOR, autorizo mi participación en el desarrollo de la Investigación intitulada: “LA  

CONCEPCIÓN AXIOLÓGICA DESDE LA PERSPECTIVA ESPIRITUAL DEL SER 

HUMANO, DENTRO DE LA EDUCACIÓN BRINDADA POR LA IGLESIA  

PENTECOSTAL”, llevada a cabo por el Pastor. Henry Y. Perea I., para optar al Grado Académico 

de Doctor en Ciencias de la Educación.  

Luego de haber sido informado (a) sobre las condiciones de mi participación en la presente 

investigación, resueltas todas las inquietudes y habiendo comprendido en su totalidad la 

información sobre esta actividad entiendo que mi participación en esta investigación contribuirá al 

desarrollo educativo, humano y eclesial de la comunidad del Chocó y no sobrevendrán 

consecuencias desfavorables sobre mis actividades ordinarias y profesionales; así como mi 

identidad no será develada y mis aportes serán utilizados única y exclusivamente bajo fines 

académicos como evidencia práctica en el desarrollo investigativo que emprende el interesado de 

la pesquisa.  

En tal sentido, atendiendo cada una de estas precitadas consideraciones, de forma consciente 

y voluntaria…  

  

(  X ) DOY EL CONSENTIMIENTO  

(    ) NO DOY EL CONSENTIMIENTO  

  

… para mi participación en el desarrollo de la suscrita investigación.  

  

  

Lugar: San Isidro- Rio Quito- Chocó                                  Fecha:  23/02/2024.  

  

  

                       
Firma del Actor Social   



203 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Consentimiento de Informantes Claves  

  

UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR  

INSTITUTO DE MEJORAMIENTO PROFESIONAL PARA EL MAGISTERIO  

Doctorado en Ciencias de la Educación  

  

Institución: Iglesia Pentecostal Unida De Colombia___________________________  

  

Localidad/Municipio: Congregación de Huapango, Quibdó – Choco   

  

Yo, Naviced Murillo Rengifo _______, mayor de edad, hábil de hecho y de derecho, en ejercicio 

de la profesión ____Contadora Publica__, autorizo mi participación en el desarrollo de la  

Investigación intitulada: “LA CONCEPCIÓN AXIOLÓGICA DESDE LA PERSPECTIVA 

ESPIRITUAL DEL SER HUMANO, DENTRO DE LA EDUCACIÓN BRINDADA POR  

LA IGLESIA PENTECOSTAL”, llevada a cabo por el Pastor. Henry Y. Perea I., para optar al 

Grado Académico de Doctor en Ciencias de la Educación.  

Luego de haber sido informado (a) sobre las condiciones de mi participación en la presente 

investigación, resueltas todas las inquietudes y habiendo comprendido en su totalidad la 

información sobre esta actividad entiendo que mi participación en esta investigación contribuirá al 

desarrollo educativo, humano y eclesial de la comunidad del Chocó y no sobrevendrán 

consecuencias desfavorables sobre mis actividades ordinarias y profesionales; así como mi 

identidad no será develada y mis aportes serán utilizados única y exclusivamente bajo fines 

académicos como evidencia práctica en el desarrollo investigativo que emprende el interesado de 

la pesquisa.  

En tal sentido, atendiendo cada una de estas precitadas consideraciones, de forma consciente 

y voluntaria…  

  

(   si ) DOY EL CONSENTIMIENTO  

(    ) NO DOY EL CONSENTIMIENTO  

  

… para mi participación en el desarrollo de la suscrita investigación.  

  

 Lugar: Quibdó - Chocó____________________ Fecha: __23_/_06__/_20224__.  

  

 



204 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Consentimiento de Informantes Claves 

UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR 

INSTITUTO DE NEJORAMIENTO PROFESIONAL PARA EL MAGISTERIO 

Doctorado en Ciencias de la Educación 

Institución: IGLESIA PENTECOSTAL UNIDA DE COLOMBIA (CONGREGACION 

POBLADO) 

Localidad/Municipi0.• QUIBDO- CHOCO 

Yo, KELY SAMIRA MOSQUERA PALACIOS _, mayor de edad, hábil de hecho y de derecho, 

en ejercicio de la profesión _ESPECIAÜSTA FINANCIERA, autorizo mi participación en el 

desarrollo de la Investigación intitulada: "LA CONCEPCIÓN AXIOLÓGICA DESDE LA 

PERSPECTIVA ESPIRITUAL DEL SER HUMANO, DENTRO DE LA EDUCACIÓN 

BRINDADA POR LA IGLESIA PENTECOSTAL", llevada a cabo por el Pastor. Henry Y. Perea 

1., para optar al Grado Académico de Doctor en Ciencias de la Educación. 

Luego de haber sido informado (a) sobre las condiciones de mi participación en la presente 

investigación, resueltas todas las inquietudes y habiendo comprendido en su totalidad la 

información sobre esta actividad entiendo que mi participación en esta investigación contribuirá al 

desarrollo educativo, humano y eclesial de la comunidad del Chocó y no sobrevendrán 

consecuencias desfavorables sobre mis actividades ordinarias y profesionales; así como mi 

identidad no será develada y mis aportes serán utilizados única y exclusivamente bajo fines 

académicos como evidencia práctica en el desarrollo investigativo que emprende el interesado de 

la pesquisa. 

En tal sentido, atendiendo cada una de estas precitadas consideraciones, de forma consciente 

y voluntaria..  

 ( X ) DOY EL CONSENTIMIENTO 

( ) NO DOY EL CONSENTIMENTO 

para mi participación en el desarrollo de la suscrita investigación. 

Lugar: QUIBDO- CHOCO Fecha: _13_/ 06 / 2024 

 



205 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Consentimiento de Informantes Claves 

 

UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR 

INSTITUTO DE MEJORAMIENTO PROFESIONAL PARA EL MAGISTERIO 

Doctorado en Ciencias de la Educación 

 

Institución: Iglesia Pentecostal Unida de Colombia 

Localidad/Municipio: Barrio el Poblado. Quibdó. Chocó. Colombia 

Yo, Yirleza Palacios Mosquera, mayor de edad, identificada eon CC. No. 1077445696, hábil de 

hecho y de derecho, en ejercicio de la profesión docente, autorizo mi participación en el 

desarrollo de la Investigación intitulada: "LA CONCEPCIÓN AXIOLÓGICA DESDE LA 

PERSPECTIVA ESPIRITUAL DEL SER HUMANO, DENTRO DE LA EDUCACIÓN 

BRINDADA POR LA IGLESIA PENTECOSTAL", llevada a cabo por el Pastor. Henty Y. Perea 

L, para optar al Grado Académico de Doctor en Ciencias de la Educación. 

Luego de haber sido infonnado (a) sobre las condiciones de mi pañicipación en la 

presente investigación, resueltas todas las inquietudes y habiendo comprendido en su totalidad 

la información sobre esta actividad entiendo que mi participación en esta investigación 

contribuirá al desarrollo educativo, humano y eclesial de la comunidad del Chocó y no 

sobrevendrán consecuencias desfavorables sobre mis actividades ordinarias y profesionales; así 

como mi identidad no será develada y mis aportes serán utilizados única y exclusivamente bajo 

fines académicos como evidencia práctica en el desarrollo investigativo que emprende el 

interesado de la pesquisa. 

En tal sentido, atendiendo cada una de estas precitadas consideraciones, de fonna 

consciente y voluntaria. i. 

(SI ) DOY EL CONSENTIMIENTO 

( ) NO DOY EL CONSENTIMIENTO 

para mi participación en el desarrollo de la suscrita investigación. 

Lugar: Barrio el Poblado, Quibdó. Chocó. Colombia Fecha: 20/06/2024. 

 

Actor Social 

      DL/ 



206 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Consentimiento de Informantes Claves 

 

UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR 

INSTITUTO DE MEJORAMIENTO PROFESIONAL PARA EL MAGISTERIO 

Doctorado en Ciencias de la Educación 

 

Institución: Iglesia Pentecostal Unida de Colombia 

Localidad/Municipio: Poblado. Quibdó, Chocó, Colombia 

Yo, Deibys Perlaza Ríos, mayor de edad, y madre de, Deiber Valencia Perlaza, identificado 

con Tarjeta de Identidad número 1078002350, hábil de hecho y de derecho, en ejercicio de la 

profesión: Estudiante, autorizo la participación del menor de edad en el desarrollo de la 

Investigación intitulada: "LA CONCEPCIÓN AXIOLÓGICA DESDE LA PERSPECTIVA 

ESPIRITUAL DEL SER HUMANO, DENTRO DE LA EDUCACIÓN BRINDADA POR LA 

IGLESIA PENTECOSTAL", llevada a cabo por el Pastor. Henry Y. Perea 1., para optar al 

Grado Académico de Doctor en Ciencias de la Educación. 

Luego de haber sido informado (a) sobre las condiciones de mi participación en la presente 

investigación, resueltas todas las inquietudes y habiendo comprendido en su totalidad la 

información sobre esta actividad entiendo que mi patticipación en esta investigación contribuirá 

al desarrollo educativo, humano y eclesial de la comunidad del Chocó y no sobrevendrán 

consecuencias desfavorables sobre mis actividades ordinarias y profesionales; así como mi 

identidad no será develada y mis aportes serán utilizados única y exclusivamente bajo fines 

académicos como evidencia práctica en el desarrollo investigativo que emprende el interesado de 

la pesquisa. 

En tal sentido, atendiendo cada una de estas precitadas considemciones, de forma 

consciente y voluntaria... 

(SI) DOY EL CONSENTIMIENTO 

( ) NO DOY EL CONSENTIMIENTO 

. para mi participación en el desarrollo de la suscrita investigación. 

Lugar: Poblado. Quibdó, Chocó, Colombia Fecha: 20/06/2024.  

 
 [a madre Firma del Actor Social 

 

 



207 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Consentimiento de Informantes Claves 

 

UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR 

INSTITUTO DE MEJORAMIENTO PROFESIONAL PARA EL MAGISTERIO 

Doctorado en Ciencias de la Educación 

 

Institución: Iglesia Pentecostal Unida de Colombia 

Localidad/Municipio: Poblado, Quibdó. Chocó, Colombia 

Yo, Sara Cristina Perea Mosquera, mayor de edad, identificada con C.C. No. 1.004.012.279 de 

Quibdó, hábil de hecho y de derecho, en ejercicio de la profesión: Estudiante de derecho, 

autorizo mi participación en el desarrollo de la Investigación intitulada: "LA CONCEPCIÓN 

AXIOLÓGICA DESDE LA PERSPECTIVA ESPIRITUAL DEL SER HUMANO, DENTRO 

DE LA EDUCACIÓN BRINDADA POR LA IGLESIA PENTECOSTAL", llevada a cabo por el 

Pastor. Henry Y. Perea L, para optar Grado Académico de Doctor en Ciencias de la Educación. 

Luego de haber sido informado (a) sobre las condiciones de mi participación en la presente 

investigación, resueltas todas las inquietudes y habiendo comprendido en su totalidad la 

información sobre esta actividad entiendo que mi participación en esta investigación contribuirá 

al desarrollo educativo, humano y eclesial de la comunidad del Chocó y no sobrevendrán 

consecuencias desfavorables sobre mis actividades ordinarias y profesionales; así como mi 

identidad no será develada y mis aportes serán utilizados única y exclusivamente bajo fines 

académicos como evidencia práctica en el desarrollo investigativo que emprende el interesado de 

la pesquisa. 

En tal sentido, atendiendo cada una de estas precitadas considemciones, de fonna 

consciente y voluntaria... 

(SI) DOY EL CONSENTIMIENTO 

( ) NO DOY EL CONSENTIMIENTO 

. para mi participación en el desarrollo de la suscrita investigación. 

Lugar: Poblado, Quibdó, Chocó, Colombia Fecha: 20/06/2024, 

 
 

  



208 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Consentimiento de Informantes Claves 

 

UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR 

INSTITUTO DE MEJORAMIENTO PROFESIONAL PARA EL MAGISTERIO 

Doctorado en Ciencias de la Educación 

 

 

Institución: Iglesia Pentecostal Unida de Colombia 

Localidad/Municipio: Poblado. Quibdó, Chocó, Colombia 

Yo, Juana Nelly Perea Mosquera, mayor de edad, identificada con C.C. No. 54258592, hábil de 

hecho y de derecho, en ejercicio de la profesión: Madre Comunitaria, autorizo mi participación 

en el  de la Investigación intitulada; "LA CONCEPCIÓN AXIOLÓGICA DESDE 

LA PERSPECTIVA ESPIRITUAL DEL SER HUMANO, DENTRO DE LA EDUCACIÓN 

BRINDADA POR LA IGLESIA PENTECOSTAL", llevada a cabo por el Pastor. Henry Y. 

Perea I, , para optar al Grado Académico de Doctor en Ciencias de la Educación. 

Luego de haber sido informado (a) sobre las condiciones de mi participación en la presente 

investigación, resueltas todas las inquietudes y habiendo comprendido en su totalidad la 

información sobre esta actividad entiendo que mi participación en esta investigación contribuirá 

al desarrollo educativo, humano y eclesial de la comunidad del Chocó y no sobrevendrán 

consecuencias desfavorables sobre mis actividades ordinarias y profesionales; así como mi 

identidad no será develada y mis aportes serán utilizados única y exclusivamente bajo fines 

académicos como evidencia práctica en el desarrollo investigativo que emprende el interesado de 

la pesquisa. 

En tal sentido, atendiendo cada una de estas precitadas consideraciones, de forma 

consciente y voluntaria..  

(SI ) DOY EL CONSENTIMIENTO 

( ) NO DOY EL CONSENTIMIENTO 

para mi participación en el desarrollo de la suscrita investigación. 

Lugar: Iglesia Pentecostal Unida de Colombia Fecha: 20/06/2024. 

—¿ZOI ID     



209 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Consentimiento de Informantes Claves 

 

UNIVERSIDAD PEDAGÓGICA EXPERIMENTAL LIBERTADOR 

INSTITUTO DE MEJORAMIENTO PROFESIONAL PARA EL MAGISTERIO 

Doctorado en Ciencias de la Educación 

 

Institución: Iglesia Pentecostal Unida de Colombia 

Localidad/Municipio: Poblado. Quibdó, Chocó. Colombia 

Yo, Lina moreno Banguera, mayor de edad, identificada con CC, No. IO 77 468 6695 hábil 

de hecho y de derecho, en ejercicio de la profesión: Estudiante, autorizo mi participación en 

el desarrollo de la Investigación intitulada: "LA CONCEPCIÓN AMOLÓGICA DESDE LA 

PERSPECTIVA ESPIRITUAL DEL SER HUMANO, DENTRO DE LA EDUCACIÓN 

BRINDADA POR LA IGLESIA PENTECOSTAL", llevada a cabo por el Pastor. Henry Y, Perea 

le, para optar al Grado Académico de Doctor en Ciencias de la Educación. 

Luego de haber sido infonnado (a) sobre las condiciones de mi participación en la presente 

investigación, resueltas todas las inquietudes y habiendo comprendido en su totalidad la 

información sobre esta actividad entiendo que mi participación en esta investigación contribuirá 

al desarrollo educativo, humano y eclesial de la comunidad del Chocó y no sobrevendrán 

consecuencias desfavorables sobre mis actividades ordinarias y profesionales; así como mi 

identidad no será develada y mis aportes serán utilizados única y exclusivamente bajo fines 

académicos como evidencia práctica en ei desarrollo investigativo que emprende el interesado de 

la pesquisa. 

En tal sentido, atendiendo cada una de estas precitadas consideraciones, de forma 

consciente y voluntaria... 

( SI ) DOY EL CONSENTIMIENTO 

( ) NO DOY EL CONSENTIMIENTO 

. para mi participación en el desarrollo de la suscrita investigación. 

Lugar: Poblado. Quibdó, Chocó. Colombia Fecha: 20/06/2024, 

 

Firma del Actor Social 



210 
 

Anexo C.  Entrevistas transcritas. 

EP1IC1P1 ¿Por qué es importante los principios éticos y morales? 
Respuesta. Los principios éticos y morales son importantes en la vida del ser humano 
porque nos ayudan a tener una buena forma de vivir un buen ambiente a nivel personal, 
a nivel comunidad a nivel laboral, si, una persona con buenos principios y valores es una 
persona que se evita de muchos problemas, agradando principalmente a Dios y a su 
prójimo. 
EP2IC1P2 ¿Cómo define los principios éticos? 
Respuesta. Los principios éticos están relacionados a cómo debe ser el comportamiento 
del ser humano y la forma en que se relacionan entre sí, por ejemplo, si una persona es 
respetuosa entiende que el respeto es esencial para una buena convivencia y actúa bajo 
este principio cómo algo necesario para tener un equilibrio entre las relaciones 
interpersonales. Los principios 
1 
2 
3 
4 
Principios éticos p… 
Definición de prin… 
Principios éticos p… 
éticos son aplicables a nivel personal y a nivel organizacional, por ejemplo, las empresas 
establecen unos principios éticos por los cuales se rigen y se caracterizan esperando 
con estos que todos los actores sean influenciados por un conjunto de normas que los 
conlleven a que todas las acciones de dicha empresa estén regidas por buenas prácticas 
y costumbres. 
EP2IC1P3 ¿Cómo define los principios morales? 
Respuesta. Los principios morales están determinados por nuestra forma de actuar día 
a día, a través de los principios morales puedo diferenciar entre lo bueno y lo malo y que, 
de acuerdo al concepto, puede determinar la sana convivencia a través de principios 
aplicables a todos los individuos. 
EP1IC1P4 ¿Cuáles son sus experiencia y aprendizajes sobre las enseñanzas religiosas? 
4 
5 
6 
7 
Definición de prin… 
Respuesta. Mi experiencia y aprendizaje sobre las enseñanzas religiosas son y es un 
tema bastante amplio en mi vida personal, si, ya que al conocer sobre o al tener 
enseñanzas religiosas esto me ayuda a que cuando se me presentan situaciones puedo 
tener una salida a ellas conforme a la palabra de Dios, si, entonces es muy importante, 
si, tener estas enseñanzas, si, o tener estas vivencias porque me ayudan a poner en 
práctica lo que he venido aprendiendo de la palabra de 
Dios, si, es allí donde (donde) uno realmente eh pude como confrontar y es como la 
prueba de fuego si donde uno puede confrontar lo que he venido aprendiendo y lo que 
me está pasando, si, es allí donde yo voy a probar verdaderamente mi fe. 



211 
 

EP2IC1P5 Podría dar un ejemplo de: ¿Cómo se ha manifestado estas enseñanzas en 
su vida? 
8 
9 
La religión como … 
Práctica de la fe/a… 
Respuesta ¿Podría dar un ejemplo de cómo se ha manifestado estas enseñanzas en su 
vida? 
Si, por ejemplo, en mi labor como asesora comercial, hay muchas formas de engañar a 
los clientes con ciertos productos o realizar cobros innecesarios, no porque la empresa 
así lo tenga establecido, sino que la concupiscencia o deseo de pecar se manifiesta en 
el hombre de muchas maneras, está la tentación, pero las palabra de Dios a través de 
las enseñanzas religiosas nos dice que no debo robar, no debo defraudar, que debo 
pedirle a Dios que no me deje caer en la tentación, que los ladrones no heredarán el 
reino de los cielos y muchas otras enseñanzas semejantes a estas que me dan 
confianza, fuerza y firmeza para no hacer las cosas mal. 
EP1IC1P6 ¿Qué nos puede decir sobre la oración, momentos de meditación y como 
relaciona esto con la educación? 
10 
11 
12 
Actuar conforme … 
Respuesta. La oración momentos de meditación como los puedo relacionar con la 
educación, si, cuando nosotros oramos estamos hablando con Dios le estamos 
expresando lo que nosotros sentimos, si, le estamos expresando lo que nos pasa, 
aunque él ya lo sabe todo pero nosotros se lo estamos confesando, se lo estamos 
diciendo, si, esos son momentos de meditación momentos que tenemos a solas en la 
presencia de Dios, si, esto lo puedo relacionar con la educación porque eh centrémonos 
en el área de concentrarnos, si, cuando yo voy a orar yo tengo claro, si, en ese momento 
que quiero decirle a Dios, si, eh me puedo expresar libremente delante de la presencia 
de Dios eh y esto me permite comprender muchas cosas, si, eh en ese espacio en ese 
momento que estoy a solas con Dios.  Así mismo en la educación, si, para nosotros poder 
entender algo alguna situación debemos concentrarnos debemos de tener 
13 
14 
Oración es el dese… 
Oración para pedi… 
momentos debemos de tener espacios donde bueno es el estudiante si así lo pudiéramos 
decir versus el tema que tiene pendiente por entender, si, entonces eh buscar como esa 
esos espacios de calma de meditación de concentración, nosotros como creyentes 
tenemos claro que la sabiduría es de Dios, si, que todo lo bueno viene de parte de Dios, 
si, y la oración nos ayuda para buscar como esa fortaleza en Dios para poder aprender 
para poder entender para que él nos pueda proveer esa sabiduría que necesitamos para 
entender alguna situación o algún tema. 
EP2IC1P7 ¿Qué diferencias existen entre meditación y oración? 



212 
 

Respuesta. Al meditar, estoy reflexionando, pensando sobre uno o varios temas, 
analizando lo bueno y lo malo de cada acción realizada, qué hice o qué dejé de hacer; la 
oración ya es 
14 
15 
16 
17 
Oración para pedi… 
Meditación es refl… 
Oración es comun… 
una charla con Dios, reconociendo su grandeza, agradeciendo todas sus misericordias, 
intercediendo por mi familia, nuestras necesidades, buscando su perdón y favor, y 
teniendo fe de que al Dios que estoy clamando tiene todo el poder para resolverlas. 
EP2IC1P8 ¿Cómo pueden aplicarse a la educación? 
Respuesta. Primero se busca la sabiduría, por medio de la oración puedo pedirle a Dios 
sabiduría para entender y comprender, todo nuestras planes y proyectos si confiamos en 
Dios debemos ponerlos en sus manos para que él nos guíe; la meditación ya es la parte 
que nos toca realizar a nosotros, por ejemplo, si yo voy a presentar un examen, primero 
oro buscando la ayuda de Dios, luego entonces medito en el tema en el que voy a ser 
evaluado. 
EP1IC1P9 ¿Cómo se puede aplicar los valores espirituales en la vida cotidiana y en las 
congregaciones? 
17 
18 
19 
20 
Oración para pedi… 
Diferencia entre … 
Respuesta. Los valores espirituales en la vida cotidiana y en las congregaciones se 
pueden aplicar en mi forma de vivir, si, en como por ejemplo yo reacciono ante distintas 
circunstancias 
puede ser por ejemplo circunstancias de alegría o de gozo o de tristeza o de 
circunstancias donde por ejemplo en un ambiente laboral bajo presión eh, en diferentes 
áreas de la vida del ser humano, si, cómo reacciono yo ante esas situaciones, si, cómo 
es mi forma de tomar decisiones, si, esos valores, si, espirituales son los que nos ayudan 
en nuestro día a día, si, también nos ayudan a relacionarnos con las demás personas, 
sí, porque bueno esta persona tiene los mismos conceptos o tiene la misma forma o tiene 
los mismo valores que yo tengo entonces voy a tener más afinidad con es apersona , si, 
tanto en la vida cotidiana como en las congregaciones, por ejemplo todos quisiéramos 
relacionarnos con personas honestas, si, a nadie le gusta ser defraudados, entonces eh 
si yo soy honesta lo 
21 La enseñanza ha s… 
Identificación con … 
mínimo que voy a espera o voy a querer es rodearme de personas que también sean 
honestas si, y estos son es un valor muy importante que trasciende más de la vida dentro 
de una congregación sí, porque ser buena persona, tener buenos valores tener buenas 



213 
 

cualidades, si, es importante donde sea que vaya el ser humano, si, donde sea que vaya 
es importante que tengamos buenos valores, si, en la congregación debemos dar fruto, 
si, de lo que allí se nos está enseñando, si, y cuán importante es que ese fruto trascienda, 
si, aun a mi vida cotidiana, si, entonces es como esa estos valores le dan un alto honor 
al ser humano sí, porque lo llena de la capacidad, si, de 
poder tener una buena vida, si, unas buenas relaciones, si, si se ciñe al cumplimiento o 
al ejercicio de estos valores. 
EP1IC1P10 ¿En qué momentos de su vivencia personal, manifiesta usted mejor la 
espiritualidad? 
21 
22 
Vivir los Valores m… 
Respuesta. Bueno, en qué momentos de mi vivencia personal manifiesto mejor la 
espiritualidad, eh, trato de hacerlo mejor fuera de la congregación, si, es decir, en el 
trabajo o en alguna reunión, algún, algo que sea fuera de la congregación siento que es 
pues donde mejor demuestro mis valores o mi espiritualidad, si, algo que vaya más allá 
de la congregación, si, como lo dije anteriormente, es que es allí en esas vivencias, si, 
donde realmente podemos sacar como esa espiritualidad, esa conexión con Dios, esas 
enseñanzas que ya vienen sembradas en nuestra mente y en nuestro corazón, si, esos 
son pues como esos momentos en el área laboral, si es allí 
donde es mi prueba de fuego, si, es allí donde realmente puedo sacar mi espiritualidad. 
EP1IC1P11 ¿Considera que el pertenecer a una comunidad religiosa influye en la 
concepción axiológica? 
23 
24 
La enseñanza ha s… 
Respuesta. Bueno, yo sí considero que el pertenecer a una comunidad religiosa influye 
en la concepción axiológica, sí, porque allí, el pertenecer en estos momentos, a la iglesia 
pentecostal unida me ha enseñado, si, esa importancia de los valores, si, y creo que si 
no hubiese sido pues allí, no los hubiera podido comprender de la manera en que hoy en 
día los puedo entender, si, fuera de una congregación tu puedes aprender sobre la 
importancia de los valores pero solamente como a nivel personal o secular, si, pero una 
congregación te lleva más allá, te lleva al campo espiritual, si, cual es el fruto de esa, 
cual es el fruto de de esos valores, si, tanto en el campo espiritual como en el campo 
personal, si, y eso no lo voy considero que no lo voy no lo puedo obtener en otra parte 
sino en el pertenecer a la iglesia, si, pues de no ser así de no ser así 
eh las vivencias o la calidad de vida de las personas hoy en día será diferente, si, 
considero que el pertenecer a una comunidad 
25 Cultivo de valores… Identificación con … 
  
religiosa influye mucho en la vida del ser humano, si, influye demasiado, bueno sería que 
pues todos perteneciéramos ¿no?  Eso sería lo ideal, si, de igual forma cada hombre 
tiene la forma de interpretarlo o de mirarlo, pero con las vivencias se demuestra, si, de 
que el pertenecer a una comunidad, si, te hace o te fortalece más en tener buenos 
valores, si, que el no pertenecer a la comunidad religiosa. 



214 
 

EP2IC1P12 ¿Podría dar un ejemplo de esa influencia de la concepción axiológica en su 
vida? ¿Con su familia? ¿Con su comunidad? 
Respuesta. En mi vida: la sociedad me indica que el exceso de alcohol es perjudicial 
para la salud, a muchas personas no les interesa mucho su salud, con las enseñanzas 
bíblicas he aprendido que aparte de perder mi salud también pierdo mi salvación. 
25 
26 
27 Salvación de las al… 
Familia: los principios religiosos me han ayudado a respetar mi familia, mi esposo, mis 
hijas, resolviendo situaciones a la luz de la palabra y no en una comisaría o estación de 
policía.   
Comunidad: ha influenciado de forma tal que no soy un problema para mi comunidad o 
que tengan que estar cuidándose de que los vaya a robar, que los vaya a matar o a 
causar algún daño. 
 

 

 

 

Informante clave 2. 
EP1IC2P1 ¿Por qué es importante los principios éticos y morales? 
Respuesta. Son importantes los principios éticos y morales porque los principios éticos 
nos enseñan a que es lo bueno y los principios morales nos enseñan a que es lo bueno 
y lo malo entonces son muy importantes porque nos enseñan a discernir a diferenciar 
entre los comportamientos que existen entonces la moral nos ayuda a enfrentar el 
presente si nos hace responsable de los actos y sanciona de inmediato la ética juega 
más con el tiempo nos explica que es ser responsables y que acontecimientos podemos 
esperar. 
EP1IC2P2 ¿Cuáles son sus experiencia y aprendizajes sobre las enseñanzas religiosas? 
Respuesta. Las experiencias en las enseñanzas religiosas han sido muy hermosas 
porque reconocemos todos los seres humanos somo espirituales de alguna otra forma 
hay alguno que reza, otro medita depende de cómo lo miramos pero las experiencias 
han sido muy bonitas porque uno 
1 
2 
3 
4 
5 
6 
Definición de prin… 
Definición de prin… 
Importancia de lo… 
Espiritualidad:Con… 
Experiencias/Reco… 



215 
 

reconoce y siente que Dios existe y las enseñanzas nos hacen ser hombres idóneos 
hombres con responsabilidades nos hacen ser hombres santos hombres educados la 
palabra de Dios las enseñanzas bíblicas son el manual de vida para todo tipo de ser 
humano para todos los seres humanos no importa si eres católico, eres cristiano eres lo 
que sea la Biblia lo que hace es educar al hombre entonces las experiencias y 
aprendizaje sobre las enseñanzas bíblicas religiosas han sido esas si podemos aprender 
a ser mejores. 
EP2IC2P3 ¿Podría dar un ejemplo de cómo ese aprendizaje ha influido en su vida 
personal? 
La experiencia religiosa supone el acceso a un modo radicalmente original e irreductible, 
caracterizado por el reconocimiento y la vivencia profunda y convencida de la 
trascendencia, de hallarse ante una presencia, la presencia de "lo sagrado", la presencia.  
La enseñanza de la Religión me ha influido valores y virtudes sociales como el esfuerzo, 
el orden, el trabajo, el respeto, la disciplina y la obediencia, por lo que cumplía un rol 
fundamental en la formación del alumnado. 
6 
7 
8 
9 
Enseñanzas bíblic… 
Experiencias/Reco… 
La enseñanza ha s… 
EP1IC2P4. ¿Qué nos puede decir sobre la oración, momentos de meditación y como 
relaciona esto con la educación? 
Respuesta. Lo que puedo decir sobre la oración momentos de meditación y somo 
relacionarlo con la educación es que bueno la oración para comenzar es el deseo del 
alma lo que yo deseo, siento, entonces en la educación si vamos a hablar de la oración 
que es lo que yo deseo en la educación que es lo que deseo aprender, o que es lo que 
deseo enseñar, si bueno la meditación dice la palabra de Dios, la Biblia dice en el salmo 
1 versículo 2 sino que en la ley de Jehová está su delicia y en su ley medita de día y de 
noche meditar para mi es pensar en la Palabra de Dios pensar en lo bueno que Dios nos 
ha dejado si, si reflexionamos en lo bueno que Dios nos ha dejado que primeramente es 
su palabra tendremos una muy buena educación porque todo está basado en la Palabra 
de Dios, siempre lo he dicho si quieres ser un buen maestro estudia la biblia, si quieres 
ser un buen médico estudia la biblia, si quieres ser un buen abogado estudia la 
biblia todo lo que quieres ser en la educación lo puedes lograr a través de la palabra de 
Dios a través de la oración y meditar en su palabra pensar en su palabra en sus estatutos 
en sus decretos en sus mandamientos. 
10 
11 Oración es el dese… 
Meditación es refl… 
Enseñanzas bíblic… 
Educar en la palab… 
EP2IC2P5 ¿hay diferencia entre meditar y orar? 
Respuesta. Orar es “hacer oración a Dios, vocal o mentalmente rogar, pedir, suplicar”. 
Mientras que meditar significa “aplicar con profunda atención el pensamiento a la 



216 
 

consideración de una cosa, o discurrir sobre los medios de conocerla o conseguirla”.  Si 
bien es cierto que la oración y la meditación son diferentes en algunos aspectos, 
comparten algunos puntos en común. Ayudan a las personas a crear una conexión con 
lo divino o el universo, así como a buscar la paz interior y la comodidad. Estas prácticas 
también pueden traer beneficios físicos y mentales. 
EP1IC2P6 ¿Cómo se puede aplicar los valores espirituales en la vida cotidiana y en las 
congregaciones? 
Respuesta. Los valores espirituales en la vida cotidiana y en las congregaciones 
hablando de la vida cotidiana nosotros como personas además como cristianos estamos 
rodeados de personas que quieren ver en nosotros un buen comportamiento, una buena 
disciplina, una buena forma de ser, entonces nosotros tenemos que y partimos de que 
los valores o la 
12 
13 
14 
15 
16 
Diferencia entre … 
Relación entre ora… 
Ser coherente/ co… 
ética y la moral los valores espirituales todo eso nos ayuda a ser buenos vecinos, buenos 
amigos, buen esposo, buena esposa buenos hijos; si y al ser buenos hijos, buenos y 
buenas esposas seremos buenos vecinos, buenos amigos, si hablamos de las 
congregaciones seremos buenos 
hermanos. 
EP2IC2P7 ¿Cómo se aplican estos valores a su vida cotidiana? 
Respuesta, estos valores se aplican de forma positiva en mi diario vivir, pues me ayudan 
a ser mejor persona, como maestro y persona que enseño en la congregación todos los 
días me examino, procurando ser coherente en mi forma de ser y lo que enseño a otros, 
pues el ejemplo dice mucho, en ese sentido al aplicar estos valores, mi forma de 
comportarme me fortalece para ser una persona honesta y eso reflejo tanto en lo 
cotidiano, como en cada proceso. 
EP1IC2P8 ¿En qué momentos de su vivencia personal, manifiesta usted mejor la 
espiritualidad? 
Respuesta. Podríamos decir entonces que la vivencia personal el momento para 
manifestarla o el mejor momento para manifestarla en la  
16 
17 
18 
19 
20 
Ser coherente/ co… 
Ser coherente/ co… 
Ser coherente/ co… 
espiritualidad creo que debe ser en todo momento, si nosotros como cristianos o como 
espirituales o como hijos de Dios debemos en todo momento; no hay que escoger el 



217 
 

momento, no hay que escoger lugar, no hay que escoger la hora, porque nosotros somos 
cristianos y debemos ser cristianos en todo momento, las 24 hora del día, los 7 días de 
la semana, todo el tiempo debemos demostrar que somos hijos de Dios, manifestar 
nuestra espiritualidad sin atentar contra el espacio del otro sin tener que de repente herir 
a alguien si somos cristianos debemos ser cristianos todos los días a toda hora y en todo 
lugar la vivencia personal debe ser 
demostrada en todo momento. 
EP1IC2P9 ¿Considera que el pertenecer a una comunidad religiosa influye en la 
concepción axiológica? 
Respuesta. Pertenecer a una comunidad religiosa influye en la concepción axiológica 
claro, o sea nosotros debemos porque la palabra axiología o axiológica es la visión que 
se basa en la no indiferencia ante las acciones humanas, cierto que no debemos ser 
indiferentes ante las acciones humanas, que nos debe importar lo que alguien haga, nos 
preocupa nos preocupa el mal nos preocupa el egoísmo, nos preocupa la  
20 
21 
22 Cultivo de valores… 
mentira, nos preocupa el engaño, nos preocupa la falsedad, nos preocupa el orgullo, si 
nos debe preocupar; entonces nuestra vida espiritual o el ser cristianos Pertenecer a un 
grupo religioso o un grupo cristiano debe influir porque es lo que predicamos es lo que 
se predica lo que enseña la biblia y hay que amar al prójimo que hay que estar pendiente 
del pobre que hay que estar pendiente del amigo que hay que velar por el bienestar tanto 
espiritual y material de las personas, entonces el pertenecer a una comunidad religiosa 
si debe influir la concepción axiológica. 
 

EP1IC3P1 ¿Porque es importante los principios éticos y morales? 
Respuesta. Partiendo de que los principios y valores éticos son principios que las 
personas utilizan para decidir qué acciones están bien y qué acciones están mal y que 
por su parte los principios morales son normas sociales que indican lo que las personas 
deberían hacer o lo que deberían evitar, considero que son no solo importante sino vitales 
para la buena y sana convivencia.  En este sentido estos principios éticos y morales son 
los encargados de marcar las pautas a través de las cuales la sociedad debería regirse, 
pues pienso que la intencionalidad de estos principios es generar un escenario en el que 
el ser humano nazca, crezca y se desarrolle de manera integral y, que pueda entre otras 
cosas convertirse en un agente que 
1 
2 
3 
Definición de prin… 
Definición de prin… 
Definición de prin… 
impulse el desarrollo y transforme su entorno, con excelentes practicas interiorizadas 
desde estos componentes. 
EP2IC3P2 ¿De acuerdo con su experiencia ¿que son principios morales? 
Los principios morales se refieren a las normas fundamentales de conducta que derivan 
de la enseñanza de las Escrituras y la revelación divina.  Estos principios están basados 



218 
 

en la voluntad de Dios y representan lo que se considera bueno y correcto desde una 
perspectiva religiosa y espiritual. Los principios morales son absolutos y no cambian con 
el tiempo o las circunstancias, ya que provienen de una autoridad divina inmutable. 
EP2IC3P3 ¿Que son principios éticos? 
3 
4 
5 
6 
Definición de prin… 
Principios morales… 
Los principios éticos son normas o directrices que también guían el comportamiento 
humano, pero tienen un fundamento más amplio que puede incluir la razón, la 
experiencia humana y las normas sociales.  Aunque los principios éticos pueden coincidir 
con los principios morales en muchos aspectos, también pueden abarcar áreas más 
amplias de la vida cotidiana y pueden ser 
interpretados y aplicados de diferentes maneras según el contexto cultural y social. 
EP2IC3P4 ¿Qué diferencias los principios éticos de los principios morales? 
7 
8 
Principios morales… 
Importancia de lo… 
los principios morales y éticos están estrechamente relacionados, pero pueden tener 
algunas diferencias en énfasis y aplicación: 
1. Origen y fundamento: los principios morales suelen ser vistos como derivados de la 
revelación divina y la enseñanza de las Escrituras, representando lo que Dios considera 
bueno y correcto. En contraste, los principios éticos pueden basarse tanto en la 
revelación divina como 
en la razón humana y las normas sociales, abarcando un espectro más amplio de valores 
universales y prácticas aceptadas en la sociedad. 
2. Enfoque en la conducta personal: los principios morales están centrados en la 
conducta individual de acuerdo con 
9 
10 
11 
Diferencia entre p… 
Diferencia entre p… 
las normas divinas, mientras que los principios éticos pueden ampliar este enfoque para 
considerar también las relaciones sociales, la justicia social y las responsabilidades 
comunitarias. 
3. Autoridad de aplicación: En muchos casos, considero, que los principios morales 
tienen una autoridad superior y absoluta, dado su origen divino y su conexión con la 
voluntad de Dios revelada en las Escrituras.  Los principios éticos, aunque también 
importantes y válidos, pueden ser vistos como más flexibles y susceptibles a 
interpretaciones humanas y culturales. 
4. Aplicación práctica: En la prédica y el consejo pastoral, 
los principios morales serán enfatizados como directrices 



219 
 

11 
12 
13 
Diferencia entre p… 
Diferencia entre p… 
claras y no negociables para la conducta cristiana, mientras que los principios éticos 
pueden ser abordados en el contexto de dilemas éticos contemporáneos y decisiones 
complejas que requieren discernimiento moral.  Pretendo decir con lo anterior, que los 
principios morales están íntimamente relacionados con la voluntad divina revelada y 
tienen un carácter normativo más absoluto y vinculante, mientras que los principios éticos 
pueden tener un alcance más amplio y una aplicación más flexible, integrando 
consideraciones racionales y sociales además de la revelación divina. 
EP2IC3P5 ¿Y por qué cree que son importantes para la vida de las personas? 
13 
14 
15 
Diferencia entre p… 
Partiendo de que los principios morales tienen un fundamento divino y son absolutos en 
su aplicación, mientras que los principios éticos son más amplios y pueden incluir una 
variedad de consideraciones racionales y sociales además de las enseñanzas religiosas, 
considero que son 
fundamentales para la vida de las personas por varias razones importantes: 
1. Guía para la conducta: estos principios proporcionan un marco claro y coherente para 
tomar decisiones y orientar el comportamiento en diferentes situaciones de la vida 
cotidiana. Ayudan a las personas a discernir entre lo correcto y lo incorrecto, lo bueno y 
lo malo, basándose en valores fundamentales. 
2. Promoción del bienestar personal y social: al adherirse a principios morales y éticos, 
las personas contribuyen al  
16 
17 
18 
Importancia de lo… 
Importancia de lo… 
Importancia de lo… 
bienestar propio y al de los demás en la comunidad.  Esto fomenta relaciones más 
saludables, confianza mutua y un entorno social más armonioso y respetuoso. 
3. Construcción de la integridad personal: vivir según principios morales fortalece la 
integridad personal y la coherencia entre las creencias y las acciones.  Esto ayuda a 
mantener una autoimagen positiva y a cultivar la confianza en uno mismo y en los demás. 
4. Formación de sociedades justas y éticas: a nivel colectivo, la adhesión a principios 
morales y éticos contribuye a la construcción de sociedades justas y éticas.  Promueve 
el respeto por los derechos humanos, la equidad, la justicia y la responsabilidad social, 
creando un entorno en el que todos pueden prosperar. 
18 
19 
20 



220 
 

Importancia de lo… 
Importancia de lo… 
5. Sentido de propósito y significado: vivir una vida basada en principios morales y éticos 
proporciona un sentido de propósito y significado más profundo.  Ayuda a las personas 
a conectar con valores más elevados y a sentir que sus acciones tienen un impacto 
positivo en el mundo.  En términos muy breves considero que los principios morales y 
éticos son esenciales para la vida de las personas porque no solo proporcionan 
orientación práctica en la toma de decisiones, sino que también contribuyen a la 
formación de individuos y comunidades que valoran la dignidad humana, la justicia y la 
bondad en sus acciones y relaciones. 
EP2IC3P6 ¿Cuáles son sus experiencia y aprendizajes sobre las enseñanzas religiosas? 
Respuesta. Sin lugar a duda, la enseñanza religiosa como aquí es llamada es la manera 
más eficaz y efectiva en la que el ser 
21 
22 
23 
24 
Importancia de lo… 
Importancia de lo… 
La religión como … 
humano puede interiorizar sus principios éticos y morales.  Porque su enfoque es el Ser.  
Toda la experiencia que se ha tenido en este contexto radica en que la transformación 
del ser como producto de la enseñanza de la palabra de Dios hace de la persona un 
nuevo SER con capacidad de cambiar su manera de vivir y comportarse, dejando un 
clima de sana y buena convivencia sin importar el escenario o el entorno en que se 
encuentre. Es que, pensando objetivamente, muchas personas dicen tener experiencias 
religiosas, pero la gran pregunta es cómo ha afectado esa experiencia la base de sus 
principios éticos y morales.  Pues si la experiencia no produce en mi transformación 
entonces mi experiencia no me generó aprendizaje.  El aprendizaje de la enseñanza 
religiosa, que en mi caso está fundada en la biblia, la palabra de Dios afecta 
integralmente todo el ser, su espíritu su alma y su cuerpo y esto trasciende. 
24 
25 
Transformación d… 
Transformación d… 
Enseñanzas bíblic… 
pero como ha sido útil para usted Nací en un hogar donde la palabra de Dios era y aún 
sigue siendo la guía fundamental.  Desde joven, estas enseñanzas han influido en mis 
decisiones, mis acciones y mi forma de ver el mundo. La utilidad de estas enseñanzas 
se ha manifestado en varias áreas de mi vida. 
EP2IC3P7 ¿Qué cambios ha producido en usted como persona? 
Las enseñanzas religiosas, fundadas en la Biblia, han sido fundamentales en mi vida, 
influyendo en todas sus áreas.  Desde joven, estas enseñanzas han guiado mis 
decisiones y acciones, fomentando en mí valores como el amor, la paciencia, la 
honestidad y la integridad.  En mi familia, han creado un ambiente de armonía y 
comprensión; en el trabajo, han fortalecido mi reputación y relaciones laborales; y en la 



221 
 

comunidad, me han impulsado a participar en actividades de servicio.  Estos principios 
no solo han mejorado mis relaciones 
26 
27 
28 
Palabra de Dios h… 
Enseñanzas bíblic… 
Valores sólidos ba… 
Respeto por la fa… 
Relaciones laboral… 
Compromiso con … 
Fortaleza de carác… 
personales y profesionales, sino que también han fortalecido mi carácter, aumentado mi 
compasión y empatía, y me han proporcionado una paz interior y confianza 
inquebrantables.  En resumen, las enseñanzas religiosas han producido una 
transformación profunda en mí, permitiéndome vivir de acuerdo con principios éticos y 
morales sólidos 
EP1IC3P8 ¿Qué nos puede decir sobre la oración, momentos de meditación y como 
relaciona esto con la educación? 
Respuesta. La oración en uno de los privilegios que tiene el ser humano para conectarse 
con su creador y expresar sus pensamientos imaginaciones, es decir son espacios que 
el hombre separa para manifestar agradecimiento, quejas, peticiones, sus anhelos entre 
otros. En la oración nos 
encontramos con nosotros mismos. 
28 
29 
30 
Transformación d… 
Oración es el dese… 
Considero que todo proceso educativo tiene como fin la formación y esta formación 
requiere que ese conocimiento se interiorice tal como fue planteado.  De allí que la 
meditación es una manera para generar estos ambientes que garanticen una mayor 
comprensión de las experiencias.  Los procesos educativos generan por su misma 
dinámica ciertas alteraciones en el ámbito emocional y máxime cuando los resultados 
que esperamos no son los deseados.  Este 
desequilibrio emocional puede afectar en gran medida los procesos educativos, 
desmotivación, deserción, entre otros.  Sin embargo, cuando el ser humano medita de 
manera constante en todos los procesos de su vida y en este caso en los entornos 
educativos, la oración es un aliado número uno para alcanzar el equilibrio emocional y, 
por ende, en la toma de decisiones siempre será la más acertada. 
31 
32 
Meditación es refl… 
Relación entre ora… 
Oración para pedi… 
EP2IC3P9. Entonces orar y meditar ¿es lo mismo? 



222 
 

¿Como lo puede explicar? 
Orar y meditar son actividades relacionadas, pero tienen diferencias importantes.  
Hablaremos de sus definiciones para luego establecer la diferencia.  
a. Orar: es comunicarse con Dios o con una entidad espiritual.  Generalmente implica 
hablar con Dios, expresarle nuestras preocupaciones, gratitud, peticiones o simplemente 
estar en su presencia en un acto de adoración y comunión.  Es decir, orar es conectarse 
con Dios, expresar adoración, hacer peticiones y recibir orientación divina.  Esta práctica 
puede ser verbal, en silencio, o escrita, tanto personal como comunitaria. 
b. Meditar, en nuestro contexto cristiano, se refiere a reflexionar profundamente sobre la 
Palabra de Dios y sus 
33 
34 
35 
36 
37 
Relación entre ora… 
Oración es comun… 
Meditación es refl… 
enseñanzas, buscando entender su significado y aplicarlas en la vida diaria.  La 
meditación tiene como objetivo una comprensión más profunda de las Escrituras y una 
conexión más íntima con Dios a través de la reflexión y la contemplación.  Generalmente, 
esta práctica implica un tiempo 
de silencio y reflexión, enfocándose en pasajes bíblicos específicos.  Ahora, aunque 
tienen puntos comunes, pero se diferencian en que orar es más comunicativo y busca 
una interacción directa con Dios, mientras que meditar es más contemplativo y busca 
una comprensión e interiorización más profunda de su Palabra. 
EP2IC3P10 ¿Cómo se puede aplicar los valores espirituales en la vida cotidiana y en las 
congregaciones? 
Respuesta. Los valores espirituales son sin lugar a duda el resultado de la estrecha 
relación del ser humano con Dios.  Y 
37 
38 
39 
40 
Meditación es refl… 
Diferencia entre … 
La enseñanza ha s… 
esto en la medida en que el hombre permita que la voluntad de Dios se haga efectiva en 
su vida.  De allí que los valores espirituales en la vida cotidiana serán muy fáciles de 
aplicar si fluyen en el corazón de las personas.  Recordemos que uno da de lo que tiene. 
Si el corazón del hombre está rebozando de la espiritualidad o existe una estrecha 
relación con Dios no importa el escenario siempre se hará lo que es estrictamente 
correcto para cada caso, ya sea en la convivencia cotidiana como en la vida 
congregacional. 
EP2IC3P11 ¿Podría exponer un ejemplo de cómo estos valores se aplican en su vida 
diaria? 



223 
 

Ejemplo: aplicación de la compasión y el perdón.  En mi vida diaria, trato de aplicar los 
valores espirituales de compasión y perdón en todas mis interacciones, ya sea en el 
ámbito personal, laboral o congregacional.  Por ejemplo, si 
40 
41 
42 
43 
Espiritualidad:Con… 
Compasión y perd… 
Compasión y perd… 
alguien en mi entorno comete un error o me ofende, en lugar de reaccionar con ira o 
resentimiento, hago un esfuerzo consciente por recordar la enseñanza de Jesús sobre 
el perdón y la compasión. 
Situación en el trabajo. 
Supongamos que un compañero de trabajo hizo un comentario despectivo sobre mi 
desempeño en una reunión.  En lugar de responder con hostilidad, tomo un momento 
para orar y reflexionar sobre la situación.  Recuerdo que todos somos humanos y 
podemos equivocarnos.  Decido acercarme a mi compañero en privado, con una actitud 
de comprensión, y le expreso cómo me hizo sentir su comentario, pero también le ofrezco 
mi perdón y busco reconciliar la relación. 
Situación en la Congregación 
43 
44 
45 
46 
Compasión y perd… 
Compasión y perd… 
En la iglesia, si surge un conflicto entre miembros de la congregación, trato de intervenir 
como mediador con una actitud de paz y comprensión.  Por ejemplo, si dos miembros 
tienen un desacuerdo sobre la organización de un evento, facilito una conversación 
donde ambos puedan expresar sus puntos de vista y busco encontrar un compromiso 
que honre a ambos y promueva la unidad.  En este proceso, me aseguro de mostrar 
empatía y valorar las perspectivas de cada persona, fomentando un ambiente de respeto 
y amor cristiano. 
Impacto personal y comunitario. 
Al aplicar estos valores, no solo estoy obedeciendo los mandamientos de Dios, sino que 
también estoy creando un ambiente de paz y unidad alrededor mío.  Mi actitud de perdón 
y compasión puede inspirar a otros a actuar de manera similar, 
47 
48 
49 
Mediador empático 
Mediador empático 
Ser coherente/ co… 
fortaleciendo nuestra comunidad y reflejando el amor de Cristo en todas nuestras 
interacciones.  En resumen, permitir que la voluntad de Dios se manifieste en mi vida me 



224 
 

ayuda a actuar con compasión y perdón, demostrando estos valores espirituales en cada 
situación, ya sea en el trabajo, en la iglesia, o en cualquier otro lugar. 
EP1IC3P12 ¿En qué momentos de su vivencia personal, manifiesta usted mejor la 
espiritualidad? 
Respuesta.  En cuanto a mí, creo que en todo lugar se manifiesta.  Sin embargo, hay dos 
escenarios en los que considero se deja exteriorizar con mayor fluidez.  Uno, en mi hogar 
y dos en los momentos congregacionales. 
EP1IC3P13 ¿Considera que el pertenecer a una comunidad religiosa influye en la 
concepción axiológica? 
49 
50 
51 
52 
53 
Ser coherente/ co… 
Ser coherente/ co… 
Respuesta.  Considero que sí.  Si la axiología se encarga de estudiar la naturaleza de 
los valores, entonces toda comunidad religiosa tiene en su centro un conjunto de 
principios y valores que en su filosofía centraliza la experiencia y la forma comportada 
de quienes desean hacer parte de ella.  Así que, desde esa concepción, reitero, sí influye. 
EP2IC3P14 ¿Podría dar un ejemplo de esa influencia de la concepción axiológica en su 
vida? ¿con su familia?  ¿Con su comunidad? 
A continuación, daré ejemplo de cómo la pertenencia a una comunidad religiosa influye 
en la concepción axiológica, tanto en mi vida personal como en mi familia y comunidad. 
En mi vida personal. 
La comunidad religiosa a la que pertenezco enfatiza valores como la integridad, la 
humildad y la honestidad.  Estos valores 
54 
55 
56 
57 
58 
Cultivo de valores… 
Respeto por la fa… 
me han guiado a actuar con rectitud y sinceridad en todas las áreas de mi vida.  Por 
ejemplo, en mi trabajo, me esfuerzo por ser honesto y transparente en mis acciones, 
tratando de ser un 
reflejo de los principios que he aprendido en mi comunidad religiosa. Esto no solo me ha 
ayudado a ganar la confianza y el respeto de mis colegas, sino que también ha fortalecido 
mi 
carácter y mi compromiso con vivir una vida recta. 
Con mi familia. 
En el ámbito familiar, los valores promovidos por mi comunidad religiosa, como el amor, 
la paciencia y el respeto, juegan un papel fundamental.  Por ejemplo, en momentos de 
conflicto familiar, recurro a la enseñanza de mi fe que habla sobre la importancia del 



225 
 

perdón y la reconciliación.  Esto me impulsa a resolver los desacuerdos con amor y 
comprensión, promoviendo un ambiente de paz y unidad en mi hogar. 
58 
59 
60 
Relaciones laboral… 
Respeto por la fa… 
Además, practico el valor de la humildad, reconociendo mis errores y buscando la 
manera de mejorar como esposo y padre. 
Con mi comunidad. 
En la comunidad religiosa, los valores de servicio y solidaridad son altamente valorados.  
Participó activamente en actividades de voluntariado y servicio comunitario, como 
programas de ayuda a los necesitados y visitas a enfermos.  Este compromiso no solo 
refuerza mi sentido de pertenencia y propósito dentro de la comunidad, sino que también 
me permite aplicar los principios de mi fe en acciones concretas que benefician a los 
demás.  Además, trato de ser un modelo de estos valores para otros miembros, 
especialmente para los más jóvenes, animándolos a vivir conforme a estos principios en 
su vida diaria. 
60 
61 
62 Amor al prójimo 
Compromiso con … 
Ser coherente/ co… 
Finalmente, pertenecer a una comunidad religiosa influye profundamente en mi 
concepción axiológica, guiando mis acciones y decisiones diarias.  Los valores 
aprendidos en esta comunidad se reflejan en mi vida personal, en la manera en que trato 
a mi familia y en mi compromiso con el servicio a los demás, creando una coherencia 
entre mis creencias y mis acciones. 
 

EP1IC4P1 ¿Por qué es importante los principios éticos y morales? 
Respuesta.  Porque contribuyen a dar forma al carácter de la persona. Cuando un ser 
humano recibe formación, los accionares que va expresando dan cuenta del origen de 
sus hechos (dejan ver la genealogía de su forma de comportarse).  El carácter de un 
individuo le define la vida… Así las cosas, dependiendo el cultivo y el abono a este 
carácter, así mismo el resultado de vida.  Considero, además, que el ser humano no 
puede substraerse a la definición de una forma de relacionarse con la realidad moral y 
por ende con la realidad ética en la vida.  En este sentido, hay que definirse sí o sí en 
este asunto: es un camino que no puede evadirse, aunque haya distintas rutas o 
libertades de elección (¡pero debe haber una elección!  Y, por ende, es un tema esencial 
en la vida). 
1 
2 Importancia de lo… 
Fortaleza de carác… 
EP1IC4P2 ¿Cuáles son sus experiencia y aprendizajes sobre las enseñanzas religiosas? 
Respuesta.  Del carácter de Cristo he aprendido y obtenido enseñanzas y experiencias 
que me han aportado: 



226 
 

La perspectiva y vivencia del verdadero amor. 
Una fe que vence en medio de retos, retos que ningún poder humano puede vencer. 
Una transformación única de mi forma de ser.  
Un cambio profundo y real en mi carácter.  
Transformación y cambio que son motivo de gozo para todo mi ser.  Este cambio 
profundo en 
el carácter consiste en una transformación de mi forma de pensar: para tener los valores 
del evangelio es necesario renunciar a mis propios o antiguos valores.  Concepciones, 
formas de creencia, maneras de pensar, hábitos mentales, todo esto y más el evangelio 
lo permea, dándole un giro radical y 
3 
4 
5 
6  
7 
Práctica de la fe/a… 
Transformación d… 
definitivo.  Y al efectuarse un cambio en la manera de pensar, sale a la luz una nueva 
forma de carácter: el acto de surgimiento del nuevo carácter es milagroso: una nueva 
creación, configurada con un nuevo carácter, configurada directamente por el Dios 
Todopoderoso.  El nacimiento del nuevo carácter se da como resultado de la fe en el 
mensaje del evangelio, pero a su vez el nuevo carácter permite que el mensaje del 
evangelio con sus valores sea de fácil práctica (vivencia) para la persona que lo recibe.  
El nuevo carácter -y modo de ser- es parte esencial de la identidad de la vida nueva que 
Cristo da -a través del evangelio-. 
EP1IC4P3 ¿Qué nos puede decir sobre la oración, momentos de meditación y como 
relaciona esto con la educación? 
Respuesta.  La oración es una experiencia de comunicación con Dios, es decir, hace 
parte de las expresiones espirituales  
7 
8 
9 
Fortaleza de carác… 
Valores sólidos ba… 
Oración es comun… 
esenciales de un ser espiritual, en el sentido de que es necesariamente propio del que 
anhela vivir lo de Dios el comunicarse con Él.  La oración es una vivencia que, bien 
realizada, está relacionada con la meditación.  Meditar se constituye en una potente 
herramienta para interiorizar los resultados de la oración, así como para prepararse para 
realizar esta.  Relaciono la oración y la meditación con la educación en el sentido de que 
creo firmemente en que: Dios es el mejor educador que hay, la oración es hablar con 
Dios -la sabiduría suprema-, el que ora de una forma apropiada –hablo con especial 
énfasis en el que ora escuchando a Dios-, recibirá la mejor educación que hay.  Es decir, 
Dios educa por medio de la oración.  Comunicarse con Dios abre la posibilidad de recibir 
la 
9 



227 
 

10 
11 
12 
Relación entre ora… 
Meditación es refl… 
Oración para pedi… 
Oración para pedi… 
mejor educación (la de Dios); desde luego, si uno la acepta.  La meditación juega un 
papel relevante aquí, porque consideramos que es una creencia generalizada el ver en 
la meditación una forma de afianzar y apropiarse mejor de conocimientos o experiencias 
vividas (entre estas la oración). 
EP1IC4P4 ¿Cómo se puede aplicar los valores espirituales en la vida cotidiana y en las 
congregaciones? 
Respuesta.  Desde mi perspectiva cristiana la vida congregacional hace parte de mi vida 
cotidiana.  En este sentido, los valores espirituales son tenidos por los cristianos como 
un principio orientador de la vida; es decir, actuamos cotidianamente en función de lo 
que dictan los valores espirituales que Dios apruebe.  Y tenemos como meta cada día 
actuar siguiendo esa directriz. 
12 
13 
14 
Meditación es refl… 
Vivir los Valores m… 
EP1IC4P5 ¿En qué momentos de su vivencia personal, manifiesta usted mejor la 
espiritualidad? 
Respuesta.  Confieso no estar plenamente seguro, medito varias opciones de momentos.  
Me inclino por la oración, la comunicación con Dios -hago mención especialmente a la 
hecha en privado-. 
EP1IC4P6 ¿Considera que el pertenecer a una comunidad religiosa influye en la 
concepción axiológica? 
Respuesta.  Indudablemente influye.  Me atrevería a decir que toda religión tiene en sí 
misma una relación con los valores.  Puede ser que se les desprecie, como puede ser 
que se les acepte y/o promueva.  Y otro asunto que quisiera resaltar es el sentido de 
comunidad que está muy arraigado a la vivencia religiosa.  Se constituyen así las 
religiones en caldo de cultivo para la formación de la 
15 
16 
17 
18 
19 
Oración es comun… 
Cultivo de valores… 
Compromiso con … 
concepción axiológica; el sentido de comunidad de una religión suele influir 
poderosamente en qué valores se forman en sus miembros y en cómo se forman estos 
valores.  Incluso se puede decir, plausiblemente, que personas foráneas al grupo 



228 
 

religioso también forman concepciones axiológicas fuertemente influidas por estas 
religiones, aunque no lo acepten.  En mi caso particular, cuando se me pregunta acerca 
de la solidaridad, pienso en la mismo alrededor de algo que he aprendido de mi 
crecimiento en una comunidad que comparte una religión, a saber, la ayuda mutua u 
obra social.  Creemos que la religión verdadera en buena medida es: visitar a los 
huérfanos y las viudas en sus tribulaciones.  Es decir, servir al prójimo está en el ADN 
de lo que es ser un cristiano, servir al prójimo es un valor fundamental de la concepción 
religiosa cristiana y desde luego de la vida en comunidad religiosa cristiana. Esta forma 
de ver la vida hace que me resulte difícil, 
19 
20 
Cultivo de valores… 
Apoyo mutuo/soli… 
Amor al prójimo 
Apoyo mutuo/soli… 
por ejemplo, desde el punto de vista de las emociones, ver a alguien necesitado y no 
ayudarle o no poder ayudarle.  Pero también está el hecho de que, al actuar, lo que 
consideramos más valioso para ayudar a alguien, no es un bien material, sino el bien 
espiritual de más estima: la salvación del alma.  Y, por ende, la prioridad en la obra social 
-entiéndase en buena medida como solidaridad- es contribuir eficazmente a la salvación 
del alma.  Y, por ende, la prioridad en la obra social -entiéndase en buena medida como 
solidaridad- es contribuir eficazmente a la 
salvación del alma del prójimo. 


